MAKNA SIMBOLIK TRADISI SAPUH LEGER MASYARAKAT BALI
DESA DHARMA AGUNG KECAMATAN SEPUTIH MATARAM
KABUPATEN LAMPUNG TENGAH

(Skripsi)

Oleh
| MADE YUDHA WIRAWAN

NPM 1913033048

FAKULTAS KEGURUAN DAN ILMU PENDIDIKAN
UNIVERSITAS LAMPUNG
BANDAR LAMPUNG
2024



ABSTRAK

MAKNA SIMBOLIK TRADISI SAPUH LEGER MASYARAKAT BALI
DESA DHARMA AGUNG KECAMATAN SEPUTIH MATARAM
KABUPATEN LAMPUNG TENGAH

Oleh:
| Made Yudha Wirawan

Kebudayaan Bali memiliki sebuah tradisi yang sangat penting bagi mereka yang
dilahirkan pada saat wuku wayang. Tradisi tersebut bernama Sapuh Leger. Tujuan
penelitian ini menemukan dan menggali makna simbolik dari tradisi Sapuh Leger
sehingga sangat penting bagi masyarakat Bali. Penelitian ini menggunakan
penelitian kualitatif sebagai prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif
berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang diamati
dengan teknik pengumpulan data dokumentasi, kepustakaan dan wawancara serta
menggunakan teknik analisis Miles & Huberman yaitu teknik kondensasi data,
penyajian data dan pengambilan kesimpulan. Dalam pemaknaannya, Sapuh Leger
memiliki arti yang sangat mendalam pada setiap sarana prasarana, pada rangkaian
proses pelaksanaannya, dan pada pementasan wayang Sapuh Leger. Hasil dari
penelitian dan analisis yang telah di lakukan Sapuh Leger (nunas tirta wayang)
memiliki makna simbolik yang terlihat dari sifat dan kegunaan pada sarana
berupa banten dan tirta yang memiliki arti banten sebagai media komunikasi
kepada tuhan dalam memohon rahmat dan tirta sebagai penyucian diri berbagai
belenggu dan pengaruh yang tidak baik. Agni Homa dengan makna sebagai
simbolis Dewata Nawa Sanga yang menjaga keseimbangan alam. Kekayonan
sebagai simbolis dari makrokosmos (bhuana agung) dan mikrokosmos (bhuana
alit). Wayang Sapuh Leger sebagai simbolis siklus hidup manusia. Mantram
sebagai simbolis dari kebebasan pikiran dan ruh dari segala penderitaan dan
kesengsaraan. Secara keseluruhan disimpulkan bahwa makna simbolik dalam
penyelenggaraan Tradisi Upacara Sapuh Leger memiliki daya/kekuatan untuk
menumbuhkan pikiran yang kacau menjadi cemerlang sehingga tidak ada
rintangan yang menyelimuti.

Kata Kunci : Makna, Sapuh Leger, Wayang



ABSTRAC

THE SYMBOLIC MEANING OF THE SAPUH LEGER TRADITION OF
THE BALINESE PEOPLE OF DHARMA AGUNG VILLAGE SEPUTIH
MATARAM DISTRICT CENTRAL LAMPUNG REGENCY

By
| Made Yudha Wirawan

In Balinese culture there are traditions that are very important for those who are
born during Wuku Wayang. This traditions is called Sapuh Leger. The aim of this
research is to find and explore the symbolic meaning of the Sapuh Leger tradition
so that it is very impotant for the Balinese people. Thi research uses qualitative
research as a research prosecure that produce descriptive data in the form of
written or spoken words from people and observed behavior using
documentation, literature and interview data collection techniques and using
Miles & Huberman analysis techniques, namely data condensation techniques
data presentation, and drawing conclusions. In its meaning, Sapuh Leger has a
very deep meaning in every infrastructure, in the series of implementation
processes, and in the Sapuh Leger wayang performance. The result of the
research nd analysis that have been carried out by Sapuh Leger (nunas tirta
wayang) have a symbolic meaning which can be seen from the nature and use of
the facilities in the form of offerings and tirta which have the meaning of offerings
as a medium of communication to God in asking for mercy and tirta as self-
purification from various shackles and bad influence. Agni Homa is symbolic of
the God Nawa Sanga who maintains the balance of nature. Kekayonan is
symbolic of the macrocosm (Bhuana Agung) and the microcosm (Bhuana Alit).
The Sapuh Leger puppet is symbolic of the human life cycle. Mantram is a symbol
of freedom of mind and spirit from all suffering and misery. Overall, the symbolic
meaning in carrying out the Sapuh Leger Ceremony Tradition has the
power/strength to grow chaotic thoughts into brilliance so that there are no
obstacles that surround it.

Keywords: Meaning, Sapuh Leger, Puppet



MAKNA SIMBOLIK TRADISI SAPUH LEGER MASYARAKAT BALI
DESA DHARMA AGUNG KECAMATAN SEPUTIH MATARAM
KABUPATEN LAMPUNG TENGAH

Oleh

| MADE YUDHA WIRAWAN

SKRIPSI
Sebagai Salah Satu Syarat Mencapai Gelar
SARJANA PENDIDIKAN

Pada
Program Studi Pendidikan Sejarah

Jurusan Pendidikan IImu Pengetahuan Sosial

FAKULTAS KEGURUAN DAN ILMU PENDIDIKAN
UNIVERSITAS LAMPUNG
BANDAR LAMPUNG
2024



Judul Skripsi : MAKNA SIMBOLIK TRADISI SAPUH LEGER
MASYARAKAT BALI DESA DHARMA AGUNG
KECAMATAN SEPUTIH MATARAM
KABUPATEN LAMPUNG TENGAH

Nama Mahasiswa 3 | Qﬁad'e Yudha ‘Wirawan

NPM : 1913033048

Program Studi : Pendidikan Sejarah

Jurusan : Pendidikan IPS

Fakultas : Keguruan dan Ilmu Pendidikan
MENYETUJUI

1. Komisi Pembimbing,
Pembimbing Utama, Pembimbing Pembantu,
NI | ‘

Yustina Sri Ekwandari, S. Pd.,, M. Hum Marzius Insani, S. Pd., M. Pd

NIP. 197009132008122002 NIP. 198703192024211012
2. Mengetahui,
Ketua Jurusan Ketua Program Studi
Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial, Pendidikan Sejarah,
b z
4
Dr. Dedy Miswar, S. Si., M. P Yustina Sri Ekwandari, S. Pd., M. Hum.

NIP. 197411082005011003 NIP.197009132008122002




MENGESAHKAN
1. Tim penguji
Ketua : Yustina Sri Ekwandari, S. Pd, M. Hum. ........|.......
Sekertaris : Marzius Insani, S. Pd., M. Pd.

Penguji

Bukan pembimbing :

Tanggal Lulus Ujian Skripsi : 02 Oktober 2024




SURAT PERNYATAAN

Saya yang bertanda tangan di bawah ini,

Nama : I Made Yudha Wirawan

NPM : 1913033048

Program Studi : Pendidikan Sejarah

Jurusan/Fakultas : Pendidikan IPS/FKIP Unila

Alamat : Dharma Agung, RT 04 RW 07, Seputih Mataram,
Lampung Tengah

Dengan ini menyatakan bahwa dalam skripsi ini tidak terdapat karya yang pernah
diajukan untuk memperoleh gelar kesarjanaan di suatu perguruan tinggi, dan
sepanjang pengetahuan saya juga tidak terdapat karya atau pendapat yang pernah
ditulis atau diterbitkan oleh orang lain, kecuali yang secara tertulis diacu dalam

naskah ini dan disebut dalam daftar pustaka

Bandar Lampung, 02 Okjgber 2024

NPM. 1913033048




RIWAYAT HIDUP

Penulis dilahirkan di Desa Dharma Agung Kecamatan
Seputih  Mataram Kabupaten Lampung Tengah, pada
Tanggal 3 Juni 2001. Anak ke dua dari dua bersaudara dari

pasanggan Bapak | Wayan Sudia dengan Ibu Made Winarti.
: Pendidikan penulis dimulai dari SD di SD Negeri 1 Bumi
‘ . Dipasena Makmur (2007-2013), Melanjutkan sekolah

, menengah pertama di SMP Negeri 1 Seputih Mataram
(2013-2016), melanjutkan sekolah menegah atas di SMA Negeri 1 Seputih
Mataram (2016-2019), dan pada 2019 penulis melanjutkan pendidikan strata 1 di
Program Studi Pendidikan Sejarah Universitas Lampung Melalui jalur SBMPTN.

Pada semester VI penulis melaksanakan Kuliah Kerja Nyata (KKN) di Desa
Sanggar Buana Kecamatan Seputih Banyak Kabupaten Lampung Tengah. Dan
semester VI penulis juga melaksanakan Program Pengenalan Lapangan
Persekolahan (PLP) SD Negeri 1 Sanggar Buana. Selama menjadi mahasiswa
penulis aktif pada organisasi UKM Hindu Unila dan menjadi anggota bidang
penelitian dan pengembangan pada tahun 2020 dan penulis juga aktif pada
organisasi FOKMA (forum komunikasi mahasiswa sejarah) menjadi anggota

bidang kerohanian pada tahun 2022.



MOTTO

“Ta yang mengerjakan lebih dari apa yang dibayar pada suatu saat akan dibayar
lebih dari apa yang ia kerjakan.”

(NAPOLEON HILL)

"Yang membuat orang dikenal adalah hasil perbuatannya, perkataannya, dan
pikirannya. Melalui ketiganya ini orang mengetahui kepribadian diri."

(SARASAMUSCAYA SLOKA 77)



PERSEMBAHAN

Om Awighnam Astu Namo Siddham,
Om Sidhirastu Tad Astu Swaha

Puji dan syukur kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa atas asung kerta dan wara
nugraha-Nya.

Dengan kerendahan hati dan rasa syukur, ku persembahkan sebuah karya ini
sebagai tanda cinta dan sayangku kepada Bapak | Wayan Sudia dan Ibu Made
Winarti yang telah membesarkan dengan penuh kasih sayang, pengorbanan, dan
kesabaran. Terimakasih atas setiap tetes keringat, dan yang selalu membimbing
dan mendoakanku agar selalu mendapatkan kemudahan dan menjalankan studi,
mendoakan keberhasilanku, sungguh semua yang Bapak dan Ibu berikan tak

mungkin terbalaskan.

Untuk almamaterku tercinta
“UNIVERSITAS LAMPUNG”



SANWACANA

Puji syukur kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa, atas Asung Kerta Wara

Nugraha-Nya, saya dapat menyelesaikan penyusunan skripsi ini. Penulis skripsi

yang berjudul “Makna Simbolik Tradisi Sapuh Leger Masyarakat Bali Desa

Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah”

adalah salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Pendidikan pada

Fakultas Keguruan dan llmu Pendidikan Universitas Lampung. Penulis menyadari

bahwa dalam penyusunan skripsi ini tidak terlepas dari bantuan dan dukungan

dari berbagai pihak. Oleh karena itu, dalam kesempatan ini penulis mengucapkan

terimakasih kepada:

1.

Bapak Prof. Dr. Sunyono, M.Si. selaku Dekan Fakultas Keguruan dan
Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.

Bapak Dr. Riswandi, M.Pd. selaku Wakil Dekan | Bidang Akademik
danKerjasama Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas
Lampung.

Bapak Dr. Albet Maydiantoro, S.Pd., M.Pd. selaku Wakil Dekan 11
Bidang Keuangan Umum dan Kepegawaian Fakultas Keguruan dan
Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.

Bapak Hermi Yanzi, S.Pd. M.Pd. selaku Wakil Dekan IlIl Bidang
Kemahasiswaan Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan Universitas
Lampung.

Bapak Dr. Dedi Miswar S.Si. M.Pd. selaku Ketua Jurusan Pendidikan
Ilmu Pengetahuan Sosial Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan
Universitas Lampung.

Ibu Yustina Sri Ekwandari, S.Pd.,M.Hum selaku Ketua Program Studi

Pendidikan Sejarah dan selaku dosen pembimbing I skripsi penulis,



10.

11.

12.

13.

Xii

terimakasih lbu atas segala saran, bimbingan dan kepeduliannya
selama penulis menjadi mahasiswa di Program Studi Pendidikan
Sejarah Universitas Lampung.

Bapak Marzius Insani, S.Pd., M.Pd. selaku Dosen Pembimbing
Akademik dan Pembimbing Il skripsi penulis, terimakasih bapak atas
segala saran, bimbingan dan kepedulianya selama penulis menjadi
mahasiswa di Program Studi Pendidikan Sejarah Universitas
Lampung.

Ibu Prof. Dr. Risma Margaretha Sinaga, M.Hum. selaku pembahas
skripsi penulis, terimakasih Ibu atas segala saran, bimbingan dan
kepedulianya selama penulis menjadi mahasiswa di Program Studi
Pendidikan Sejarah Universitas Lampung.

Bapak dan Ibu Dosen Program Studi Pendidikan Sejarah, dan para
pendidik di Unila pada umumnya yang telah memberikan ilmu
pengetahuan.

Teruntuk kakak saya tersayang Ni Wayan Lisa Lismayanti sudah
memberikan dukungan baik moril maupun materil selama saya
berkuliah sampaisaya bisa mencapai gelar sarjana.

Teruntuk keluarga baru saya selama berkuliah di Universitas
Lampung, yaitu teman-teman, Ridho, Ado, Irsal, Rizky Nuril, Fajar,
Ikhsan, Rayhan, Sopan, Cindi, Alfi, Reynaldi, Novita dan Dea
terimakasih sudah menjadi keluarga kecil saya selama di Universitas
Lampung.

Teruntuk teman-teman saya selama melaksanakan KKN dan PLP di
Desa Sanggar Buana, yaitu teman-teman, Indra, Feni, Anisya, Meisye,
Fatimah, Intan dan Renanda terimakasih sudah menjadi keluarga kecil
saya selama KKN dan PLP.

Teman-teman seperjuangan sekaligus keluarga saya di Pendidikan
Sejarah angkatan 2019 yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu,
terima kasih atas dukungan yang telah diberikan kepada saya, semua

kenangan manis, cinta dan kebersamaan yang tidak akan pernah saya



Xiii

lupakan selama kita melaksanakan kegiatan perkuliahan di Prodi

Pendidikan Sejarah tercinta ini.

Semoga hasil penulisan penelitian ini dapat berguna dan bermanfaat bagi kita
semua. Penulis mengucapkan terima kasih banyak atas segala bantuannya,
semoga Ida Sang Hyang Widhi Wasa memberikan kebahagiaan atas semua yang

telah kalian berikan.

Bandar Lampung, 02 Oktober 2024

| Made Yudha Wirawan
NPM. 1913033048



DAFTAR ISl

Halaman
[ Y N Y N A 1 5 1 i
HALAMAN PERSETUJIUAN ....ooiiiiii ettt e e i
ABST RAK .. a e ii
PENGESAHAN. ... ..o a e Vi
RIWAYAT HIDUP ..o nnsnnnnnnne viii
MOTTO oo e e e e e e e e e e e e s et raeaaeeeaaans iX
PERSEMBAHAN ..ottt X
SANWACANA ettt Xi
DAFTAR IS ..o Xiv
DAFTAR GAMBAR. ...ttt s Xvii
DAFTAR TABEL ..ottt Xviii
I. PENDAHULUAN
1.1 Latar Belakang Masalah..............ccccoooiiiiiii i 1
1.2 RUMUSAN MaSalah .........cooviiiiiiiiiiie e 8
1.3 Tujuan Penelitian ...........coovviiiiie e 8
1.4 Manfaat PENEIILIAN ........coveiiiiiiieie e 8
1.5 Kerangka PiKir .........cooviiiiiic s 9
1.6 ParadigMa........oeeiiieeiiie et 11
Il. TINJAUAN PUSTAKA
2.1 TiNauan PUSEAKA..........ccuveeiiieeiiie e 12
2. 1.1 BUAAYA .....ccvieeiiiee et 12
P A I - o | ] PRSPPI 14
2.1.3 Makna SIMbBOTiK ..........ocoviiiiii e 15

2.1.4 SAPUN LEJET ...ttt 16



XV

2.1.5 Masyarakat Bali ...........cccceeiiiiiiiieii e 18
2.1.6 TEOI SEMIOTIKA .....ccvvveeiiieeiiiie e 19
2.1.7 Penelitian Terdahulu...........coovveviiiiiei e 22
I11. METODE PENELITIAN

3.1 Ruang Lingkup Penelitian ..........cccooveiiiiiiiiiieiieceee e 25
3.2 Metode Penelitian .........c.coeiiireiiie e 25
3.3 Teknik Pengumpulan Data ...........cccceevviiiieiiieniieee e 27
3.3.1 Teknik KepustaKaan.............cceiuiereiiiieiiieiiee e 27
3.3.2 Teknik DOKUMENTAS.......cevvereiiireeiiiee e see e see e siee e 28
3.3.3 Teknik WaWANCAIa ........ceeviireiiireeiiie e sieeesieeesieeesnieee s 29
3.3.4 TeKnik OBSEIrVaSI .......cccvieiiiieiiiie e 31

3.4 Teknik ANaliSiS Data.........cccveeiiiereiiireiiiie e see e see e seee e 32

IV HASIL DAN PEMBAHASAN

4.1 Hasil PENEIILIAN ......oiiiiiiicie s 34

4.1.1 Gambaran Umum Desa Dharma Agung ........cccccceeeevivveennnnn. 34

4.1.1.1 Sejarah Desa Dharma AgQuNQg........cccccevvveerureervneanne 34

4.1.1.2 Letak Geografis Desa Dharma Agung ............c........ 35

4.1.1.3 Sistem Sosial Ekonomi Mayarakat Desa Dharma

AGUNG .ot 36

4.1.1.4 Budaya Masyarakat Desa Dharma Agung................ 38

4.1.2 Asal-Usul Tradisi Sapuh Leger .........ccccoevveeviveevieee e 39

4.1.3 Rangkaian Acara Tradisi Sapuh Leger ..........ccccccevvvevvveennnen. 46

4.1.3 Simbol-Simbol Pada Sarana Tradisi Sapuh Leger................. 50
4.1.4 Simbol-Simbol Pada Proses Pelaksanaan Tradisi Sapuh

LB ittt 66

4.2 PEMDANASAN ......ooiiiiiie et 75
4.2.1 Analisis Makna Simbolik Tradisi Sapuh Leger Dengan

Trigonomi Teori Semiotika Charles Sanders Peirce.............. 75

4.2.2 Makna Simbolik Pada Sarana Tradisi Sapuh Leger .............. 83

4.2.3 Makna Simbolik Pada Proses Pelaksanaan Tradisi Sapuh



XVi

4.2.4 Makna Simbolik Dilihat Dari Aspek Spiritual ...................... 85
4.2.5 Makna Simbolik Dilihat Dari Aspek Sosial Budaya ............. 90

V. KESIMPULAN DAN SARAN

5.1 KESIMPULAN ...ttt 94
5.2 SARAN ... 95
DAFTAR PUSTAKA e 96

LAMPIRAN L.t 99



DAFTAR GAMBAR

Gambar Halaman
1. Gambar teknik analisis data.............ccccceeeriveiiiieeiie e 32
2. Gambar peta administrative Seputih Mataram .............cccocceevveiiieninn, 35
3. Gambar jro mangku nganteb bebantenan............c..cccccceevii i, 48
4. Gambar ProSeS MErUWAL...........coiviiiiieiiieiie e 49
5. Gambar sanggah tutuan dan sanggah CuCuK...........cccccceevviiiiiiinieninn, 51
6. Gambar Banten sesayut penebasan baya.............ccccoecveiiiiiiiiiieiiinnnnn 52
7. Gambar banten byakala .............cccooiie i 53
8. Gambar banten prayasCitta ...........cccceeeviieeiiiieiiiie e 56
9. Gambar banten SUCH PEJaLi..........c.eeeiureeriieeeiiiieesiieeerie e see e e seeee 59
10. Gambar perangkat Wayang ...........cccveerveeiiieeeiieeesieeeseeesieeesene e s 65
11. Gambar AgNi NOMA........cccovviiiiecce e 66

(N €T 1001 o g ([ - UUUTTTT TP 67



DAFTAR TABEL

Tabel Halaman
1. Tabel INfOrman.........coovv i 30
2. Tabel data penduduk berdasarkan jenis kelamin............c.cccoooeiiennnn, 36
3. Tabel data penduduk berdasarkan tingkat pendidikan......................... 37
4. Tabel data penduduk berdasarkan mata pencaharian..............c.cccoe.e.. 37
5. Tabel data penduduk berdasarkan agama.............cccccevvvveriniiieiiiieninens 38
6. Tabel analisis makna simbolik Tradisi Sapuh Leger dengan

trigonomi teori Semiotika Charles Sanders Peirce.........cccccccvvevveenne. 72



I. PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang Masalah

Kebudayaan adalah segala hal yang terkait dengan seluruh aspek kehidupan
manusia, yang dihayati dan dimiliki bersama. Kebudayaan terdapat kepercayaan,
kesenian dan adat istiadat. Kata kebudayaan memiliki kata dasar “budaya” yang
berarti pikiran, akal budi, hasil. Kebudayaan adalah seluruh kemampuan manusia
yang didasarkan pada pemikirannya, tercermin pada perilaku dan pada benda-
benda hasil karya mereka, yang diperoleh dengan cara belajar. Kebudayaan
memiliki 3 wujud, yaitu: 1) wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks dari ide-
ide, gagasan, nilai-nilai, norma-norma, peraturan dan sebagainya; 2) wujud
kebudayaan sebagai suatu kompleks aktivitas serta tindakan berpola dari manusia
dalam masyarakat; 3) wujud kebudayaan sebagai benda-benda hasil karya
manusia. Ketiga wujud kebudayaan tersebut tidak dapat dipisahkan dalam
kehidupan masyarakat. Kebudayaan ideal dan adat istiadat mengarah kepada
tindakan dan karya manusia. Ide-ide, tindakan dan karya manusia, menghasilkan

benda-benda kebudayaan-kebudayaan (Koentjaraningrat, 1985).

Terdapat tujuh unsur kebudayaan yang dapat ditemukan pada semua bangsa di
dunia. Ketujuh unsur yang dapat kita sebut sebagai isi pokok dari tiap kebudayaan
di dunia itu adalah, bahasa, kesenian, religi, sistem teknologi, sistem sosial atau
kekerabatan atau kemasyarakatan, sistem pengetahuan dan sistem mata
pencaharian hidup (Wiranata, 2011). Indonesia sebagai negara yang terdiri dari
banyaknya suku bangsa, ras, dan agama, tentunya memiliki kebudayaan yang

sangat beragam didalamnya. Salah satu kebudayaan yang ada yaitu budaya Bali.



Suku Bali sendiri memiliki berbagai kearifan budaya yang terus selalu
dilestarikan oleh masyarakat Bali seperti selalu melakukan kegiatan berbagai
ritual, tradisi atau upacara dalam kehidupan sehari-hari meminta permohonan
kepada Sang Hyang Widhi untuk keselamatan di dalam hidupnya dari berbagai
gangguan yang ada di alam semesta. Tradisi ataupun ritual bagi masyarakat Bali
sendiri merupakan sesuatu yang disakralkan sehingga harus dilaksanakan.
Pelaksanaan tradisi atau ritual oleh masyarakat Bali didasarkan pada peraturan
adat atau disebut awig-awig yang telah ditentukan bersama sebelumnya.
Pelaksanaan tradisi dalam masyarakat Bali juga didasarkan pada hari baik dan
buruk, yang mana dilihat melalui sistem penanggalan atau kalender yang
digunakan masyarakat Bali.

Masyarakat Bali menggunakan sistem penanggalan yang disebut Kalender Saka.
Kalender Saka berasal dari kalender Hindu yang disesuaikan berdasarkan
kehidupan masyarakat Bali. Berdasarkan siklus bulan, ia juga mengikuti tata
surya seperti halnya kalender Masehi (Wicaksana dan Wicaksandita, 2021).
Selain itu masyarakat Bali juga mengenal sistem Pawukon yang berbeda dengan
sistem penanggalan umum di dunia. Namun, kalender ini sulit untuk diikuti,
karena perhitungan minggu yang berbeda berjalan secara bersamaan dan tidak ada
hari yang urutannya sama (Wijayanto, 2019). Di dalam kalender Pawukon
terdapat sistem perhitungan hari yang satuannya disebut dengan istilah "wuku"
yang terdiri dari 7 hari. Satu siklus Pawukon memiliki 30 wuku, artinya dalam
satu siklus berjumlah 210 hari (Dewi, 2020). Penggunaan banyaknya sistem
kalender menjadi rumit dan membingungkan, sehingga masyarakat Bali
menggabungkan dan membuat kalender baru yang terdiri dari cetakan tanggal
kalender Masehi, Saka, dan Pawukon, yang disebut kalender Bali yang digunakan

masyarakat Bali saat ini.

Pergerakan siklus wuku dimulai dari tanggal 26 April 408 dan terus berlanjut
hingga saat ini. Tanggal ini adalah wuku pertama yang diberi nama wuku Sinta,
Seminggu atau 7 hari setelahnya nama wuku berganti menjadi wuku Landep,
kemudian berturut nama wuku berubah setiap minggunya sesuai urutan kelahiran

anak-anak Dewi Sinta. Wuku penutup adalah wuku Watu Gunung, setelah itu



(setelah 30 x 7 = 210 hari) siklus dimulai kembali ke asal wuku Sinta (Wicaksana
dan Wicaksandita, 2021).

Kalender Bali merupakan elemen fundamental yang menentukan kehidupan
sehari-hari masyarakat Bali. Misalnya, setiap minggunya terdapat daftar aktivitas
yang dilarang, seperti menebang bambu, namun juga terdapat hari-hari yang
mendorong aktivitas tertentu, seperti menikah atau menanam atau memanen
tanaman. Ketika menghadapi kesulitan dalam menemukan tanggal dengan tingkat
keberuntungan yang tinggi untuk upacara seperti pernikahan, potong gigi,
kremasi, atau bahkan sekedar pemberkatan rumah setelah pembangunan,
masyarakat Bali akan berkonsultasi dengan pendeta untuk mencari hari baik, jika
tidak masyarakat Bali takut akan mendapat nasib buruk (Ramdhani, 2017).

Sistem Pawukon dalam kalender Bali ini juga memafhumi watak dan sifat
seseorang. Di setiap wuku akan ditemukan representasi sifat baik dan buruk yang
lahir pada wuku tersebut (Trisnawati, 2009). Sebagai contoh, orang yang lahir
pada wuku Sinta; cemburuan, memiliki keinginan yang besar, sering mendapat
halangan yang tidak terduga, pandai berkomunikasi, hatinya lembut, perintahnya
cenderung keras di depan namun melunak saat di belakang, memiliki cita-cita
yang tinggi dan mulia, tangkas, menyukai pameran, murah hati, adil, pelupa, dan
kehidupannya kelak bahagia. Karena hal itu masyarakat Bali akan sangat

memperhatikan wuku terutama dalam sebuah kelahiran.



Kalender Wuku Bali Tahun 2024

Ukir Kulantir Tolu Gumbreg | Wariga Warigadian | Julungwangi | Sungsang Dunggulan | Kuningan

1-6 7-13 14-20 21-27 28 Jan — 3 | 4-10 11-17 18-24 25 feb - 2|3-9

Januari Januari Januari Januari Feb Februari Februari Februari maret Maret

Langkir Medangsia | Pujut Pahang Krulut Merakih Tambir Mdangkgn | Matal Uye

10-16 17-23 24-30 31 Mar —6 | 7-13 April | 14-20 21-27 April 28 april — 4 | 5-11 mei 12-18 Mei

Maret Maret Maret april April mei

Menail Prangbkt | Bala Ugu Wayang Klawu Dukut Watugung | Sinta Landep

19-25 Mei | 26 mei — 1 | 2-8Juni | 9-15Juni | 16-22 Juni | 23-29 Juni 30 Juni — 6 | 7-13 Juli 14-20 Juli | 21-27 Juli
Juni Juli

UKir Kulantir Tolu Gumbreg | Wariga Warigadian | Julungwangi | Sungsang Dunggulan | Kuningan

28 Juli — 3 | 4-10 11-17 18-24 25-31 1-7 8-14 15-21 22-28 29 Sept - 5

Agustus Agustus Agustus | Agustus Agustus September September September Septemberr | Oktober

Langkir Medangsia | Pujut Pahang Krulut Merakih Tambir Mdangkugn | Matal Uye

6-12 13-19 20-26 27 Okt — 2 | 3-9 10-16 17-23 24-30 1-7 8-14

Oktober Oktober Oktober | November | November | November November November Desember | Desember

Menalil Prangbkt | Bala

15-21 22-28 29 Des -

Desember | Desember | 4 Januari

Sumber: Kalender Saka Bali 2024




Diantara 30 wuku yang ada, terdapat 1 wuku yang dianggap sangat buruk atau
keramat, yaitu wuku Wayang. Masyarakat Bali biasanya akan menghindari wuku
Wayang, terutama dalam kelahiran seorang anak. Orang yang lahir di wuku
Wayang, umumnya memiliki karakter yang berbeda dari kebanyakan orang dan
cenderung aneh, dalam artian biasanya ia memiliki sifat yang normal namun tiba-
tiba akan memunculkan sifat yang berlawanan dari biasanya. Pembawaan sifat
yang berbeda dari anak yang lahir pada wuku Wayang tersebut perlu dinetralkan
dengan cara dibuatkan Upacara Sapuh Leger (Ramdhani, 2017). Sapuh Leger
merupakan Upacara yang khusus untuk melakukan pembersihan secara rohani
terhadap anak yang lahir pada wuku Wayang. Satu minggu wuku Wayang dari
hari minggu sampai sabtu dianggap memiliki nilai cemer (kotor) dan mengandung
kegelapan dunia yang bisa menyebabkan perjalanan hidupnya menjadi kurang
baik. Anak tersebut dikhawatirkan dirundung malapetaka, akibat dikejar-kejar
Bhatara Kala.

Di Bali sendiri banyak orang berkata bahwa ngeruwat orang pada tumpek wayang
itu ada aturan umur. Umur 3 oton baru boleh diruwat Sapuh Leger. Tetapi ada
sumber yang menyebutkan bahwasanya orang berumur 7 bulan dalam kandungan
itu harus diruwat atau yang disebut dengan megedong-gedongan. Kalau kita
melihat megedong-gedongan dapat dilakukan pengruatan dengan harapan bayinya
akan lahir dengan sempurna. Kemudian setelah kita lihat setelah Tigang Oton
baru kita melakukan ruwatan, supaya muncul dulu nilai-nilai positif negatifnya
baru dilakukan ruwatan. Untuk secara adat upacara ini biasanya dilaksanakan
pada anak yang baru berumur 7-10 tahun dengan tujuan agar pengaruh, derita dan
celaka si anak dapat segera dinetralisir dan tidak terbawa sampai pada waktu
dewasa nanti. Pada umumnya pelaksanaan upacara Sapuh Leger dilaksanakan
sesuai dengan hari lahir berdasarkan dengan pertemuan saptawara dengan
pancawara sesuai kelahirannya. Maka penulis berkesimpulan bahwasanya, kalo

Kita mengupayakan sedini mungkin itu adalah hal yang maksimal.

Pada masyarakat Bali di Desa Dharma Agung berbagai tradisi serta upacara adat
yang ada dilaksanakan sesuai dengan yang terdapat di Pulau Bali, sehingga tidak

ada perbedaan yang berarti dalam adat tradisi yang dilakukan masyarakat di desa



ini. Dengan demikian, tradisi Sapuh Leger masih dilaksanakan oleh masyarakat
Bali di desa Dharma Agung sesuai dengan yang ada di Pulau Bali. Akan tetapi,
pada era saat ini pelaksanaan tradisi ini tidak seperti sebelumnya. Secara adat
tradisi Sapuh Leger ini senantiasa dilaksanakan pada saat masih muda usia 7-10
tahun, sehingga dampak kurang baik yang dibawa wuku Wayang tidak akan
berdampak pada pertumbuhannya. Akan tetapi, dari observasi yang telah penulis
lakukan diketahui bahwa pelaksanaan tradisi ini diadakan setelah anak dewasa
dan ada juga yang tidak melaksanakan sama sekali semasa hidupnya atau
dilaksanakan setelah meninggal bersamaan dengan upacara Ngaben. Hal tersebut
kurang baik karena jika tidak dilakukan pengruwatan, sifat-sifat kurang baik yang
dibawa saat kelahirannya di wuku Wayang akan mempengaruhi pertumbuhan

anak hingga dewasa.

Melalui observasi awal yang penulis lakukan, penulis menemukan seorang
narasumber bernama Ni Wayan Lisa Lismayanti yang pernah melaksanakan
tradisi Sapuh Leger. Narasumber merupakan seseorang dengan kelahiran wuku
wayang, pada awalnya ia tidak melakukan upacara tersebut, akan tetapi pada saat
ia semakin dewasa kerap mengalami kecelakaan. Yang pertama sangat parah
dimana ia koma dan harus dirawat inap selama 2 minggu. Setelah itu ia terus
mengalami kecelakaan, walaupun hanya ringan tetapi intensitasnya cukup sering
dan waktunya itu tepat saat tengah hari dan mendekati hari raya suci. Karena hal
itu orang tuanya kemudian mengadakan upacara Sapuh Leger, dan hingga saat ini
menurut narasumber belum pernah lagi mengalami Kkecelakaan seperti
sebelumnya. Menurut orang tua narasumber, karakter Ni Wayan Lisa sendiri baik-
baik saja karena sejak kecil ia selalu dididik dengan baik oleh orang tuanya,
namun dalam pertumbuhannya ia terkadang akan memunculkan sifat yang
berlawanan seperti tiba-tiba akan membantah padahal biasanya ia seorang yang
rajin dan penurut. Hal tersebut yang menjadi alasan lain bagi orang tuanya untuk
melaksanakan Sapuh Leger. Berdasarkan hasil tersebut, terlihat benar adanya
bahwa kelahiran wuku wayang berdampak pada kehidupan yang bersangkutan.

Dalam hal ini ada baiknya upacara Sapuh Leger dilakukan sedini mungkin.



Melihat dari pernyataan di atas bahwa, kita semua yang lahir pada wuku wayang
benar adanya untuk melakukan sebuah upacara dengan melakukan upacara
dengan wayang, nunas tirta panglukatan dan mengikuti sarana-sarana yang
diberikan atau yang patut dipersiapakan dalam melakukan sebuah upacara
tersebut. Jika tidak maka atmanya akan menjadi seperti pisang yang tumbuh di
tengah hutan belantara. Untuk mengantisipasi hal tersebut maka dibuatkanlah
sebuah upacara sapuh leger. Pementasan Wayang Sapuh Leger memiliki fungsi
untuk menyertai pelaksanaan Upacara, seperti dalam praktik ajaran Agama Hindu
dalam Yadnya sub bagian Manusa Yadnya (Korban suci yang ditujukan kepada
manusia). Pementasan Wayang Sapuh Leger merupakan bagian yang tidak
terpisahkan dari upacara Sapuh Leger, dengan kata lain pementasan ini bukanlah
hiburan setelah upacara pelaksanaan, melainkan tahapan yang harus dilaksanakan
ketika upacara berlangsung sebelum akhirnya dilakukan pengruwatan/melukat
kepada yang melaksanakan (Apriani, 2012).

Tradisi Sapuh Leger merupakan salah satu bentuk kebudayaan yang dihasilkan
masyarakat Bali. Tradisi ini telah diwariskan secara turun-temurun dan menjadi
warisan budaya yang wajib untuk dijalankan dan dilestarikan oleh masyarakat
Bali. Dalam sebuah kebudayaan tentu saja terdapat makna yang terkandung
didalamnya, seperti makna, simbolis, dan religi. Sebagai bentuk kebudayaan,
tradisi Sapuh Leger tentunya memiliki banyak makna didalamnya. Tradisi ini baik
dalam sarana, prosesi, dll, memiliki nilai-nilai yang mengatur tata hidup
masyarakat Bali. Berdasarkan observasi yang dilakukan penulis di Desa Dharma
Agung, masyarakat Bali yang ada di desa ini pada umumnya kurang memahami
makna dalam tradisi Sapuh Leger. Hanya ketua adat, pemangku, ida pedanda,
sesepuh, dan orang tua terdahulu yang memahami tradisi upacara Sapuh Leger
ini, selain mereka tidak banyak masyarakat terutama kalangan muda di desa yang
memahami secara menyeluruh, banyak dari mereka hanya mengetahui bahwa
tradisi ini ada dan dilaksanakan pada kelahiran wuku Wayang. Banyak orang
beranggapan yang penting sudah melaksanakan maka beres, tidak peduli kapan

dilaksanakannya. Berdasarkan hal tersebut, maka penulis bermaksud mengadakan



penelitian mengenai “Makna Simbolik Tradisi Sapuh Leger Masyarakat Bali Desa

Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah”.

1.2 Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang masalah tersebut, maka rumusan masalah pada

penelitian ini yaitu :

1.

Apa sajakah sarana dan prasarana yang digunakan pada Tradisi Sapuh
Leger masyarakat Bali?

Bagaimanakah proses pelaksanaan tradisi Sapuh Leger masyarakat Bali?
Apa sajakah makna simbolik dalam tradisi Sapuh Leger masyarakat Bali
desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung
Tengah?

1.3 Tujuan Penelitian

Berdasarkan pada rumusan masalah di atas, maka tujuan penelitian yang ingin

dicapai oleh penulis ini adalah:

1.
2.
3.

Mengetahui sarana dan prasarana pada Tradisi Sapuh Leger.

Mengetahui pelaksanaan Tradisi Sapuh Leger masyarakat Bali.
Mengetahui makna simbolik dalam Tradisi Sapuh Leger masyarakat Bali
Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung

Tengah

1.4 Manfaat Penelitian

Setiap penelitian tentunya mempunyai kegunaan pada pihak-pihak yang

membutuhkan, adapun kegunaan dalam penelitian ini antara lain:

1.4.1. Secara Teoritis

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan sumbangan pengetahuan

dalam rangka pengembangan ilmu pegetahuan khususnya ilmu-ilmu sosial

dan budaya mengenai makna simbolik dalam tradisi Sapuh Leger dalam

kehidupan sosial masyarakat Bali di Desa Dharma Agung Kecamatan

Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah.



1.4.2. Secara Praktis

a. Bagi Pembaca

Memberikan informasi kepada peminat kebudayaan yang ingin
mengetahui tentang proses pelaksanaan serta makna simbolik dalam
Tradisi Sapuh Leger dalam kehidupan sosial budaya masyarakat Bali
di Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten
Lampung Tengah.

b. Bagi Peneliti

Penelitian ini diharapkan dapat menambah pengetahuan dan wawasan
bagi peneliti mengenai proses pelaksanaan serta makna simbolik
dalam Tradisi Sapuh Leger dalam kehidupan sosial budaya masyarakat
Bali di Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten
Lampung Tengah.

1.5 Kerangka Pikir

Suku Bali di Desa Dharma Agung memiliki berbagai kearifan budaya yang terus
selalu dilestarikan oleh masyarakat Bali diantaranyai selalu melakukan kegiatan
berbagai ritual, tradisi atau upacara dalam kehidupan sehari-hari meminta
permohonan kepada Sang Hyang Widhi untuk keselamatan di dalam hidupnya
dari berbagai gangguan yang ada di alam semesta. Berbagai tradisi suku Bali
selalu dilaksanakan dengan melihat hari baik dan buruk, yang diketahui melalui
perhitungan tanggal kalender Bali. Dalam kalender Bali terdapat sistem wuku,
diantara 30 wuku yang ada, terdapat 1 wuku yang dianggap sangat buruk atau
keramat, yaitu wuku Wayang. Masyarakat Bali biasanya akan menghindari wuku
Wayang, terutama dalam kelahiran seorang anak. Satu minggu wuku Wayang dari
hari minggu sampai sabtu dianggap memiliki nilai cemer (kotor) dan mengandung
kegelapan dunia yang bisa menyebabkan perjalanan hidupnya menjadi kurang
baik. Bagi masyarakat Bali, terdapat keyakinan bahwa anak yang lahir pada wuku
Wayang memiliki karakter yang berbeda dari kebanyakan orang dan cenderung
aneh, dalam artian biasanya ia memiliki sifat yang normal namun tiba-tiba akan

memunculkan sifat yang berlawanan dari biasanya. Pembawaan yang kurang baik



10

dari anak yang lahir pada wuku Wayang perlu dinetralkan dengan cara dibuatkan
Upacara Sapuh Leger (Nunas Tirta Wayang).

Tradisi Sapuh Leger merupakan tradisi masyarakat suku Bali yang dilakukan pada
orang-orang yang lahir pada wuku wayang dengan tujuan membersihkan diri dari
mala atau aura negatif yang masih tetap dilaksanakan sampai saat ini oleh
masyarakat Bali. Adapun persiapan yang harus dilakukan sebelum melaksanakan
Tradisi Sapuh Leger yaitu meliputi pemilihan waktu hari, tanggal, dan tempat
yang dianggap baik untuk sang anak. Kemudian mempersiapkan sarana seperti
bebantenan, tirta dan wayang yang akan dipentaskan. Lalu penghaturan banten
dan tirta oleh mangku dalang, diikuti oleh pementasan wayang dan diakhiri
dengan penunasan tirta kepada sang anak. Dalam prosesi pengruwatan ini
terdapat berbagai macam peralatan/sarana/media atau piranti yang digunakan oleh
Mangku Dalang selaku pemimpin ritual dalam menyukseskan tugas dan
kewajibannya sebagai pemimpin upacara. Tradisi Sapuh Leger mempunyai
makna simbolik dalam setiap prosesi dan sarana yang digunakan, dimana makna
dalam tradisi Sapuh Leger mengandung nilai-nilai dan filosofi yang mengatur tata

hidup masyarakat Bali di Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram.



11

1.6 Paradigma
Kerangka pemikiran dalam penelitian ini yaitu makna dari pelaksanaan Tradisi
Sapuh Leger di Desa Dharma Agung, Kecamatan Seputih Mataram. Kerangka

pemikiran dalam penelitian ini sebagai berikut:

Tradisi Sapuh Leger

\ 4
Simbol-simbol

Representamen Objek Interpretan

:
~ ! P -
RN X
Makna Simbolik

Keterangan:
 —— : Garis hubungan

______ -+ Garis pengaruh



Il.  TINJAUAN PUSTAKA

2.1 Kebudayaan

Kebudayaan merupakan kata berimbuhan dari kata dasar budaya. Budaya atau
kebudayaan berasal dari Bahasa Sansekerta yaitu budayah, yang merupakan
bentuk jamak dari buddhi (budi atau akal), diartikan sebagai hal-hal yang
berkaitan dengan budi dan akal manusia. Dalam Bahasa Inggris, kebudayaan
disebut dengan culture yang berasal dari Bahasa Latin colere, yang berarti
mengolah atau mengerjakan. Dalam Bahasa Indonesia culture sudah menjadi kata
serapan yaitu kultur. Kebudayaan sangat erat kaitannya dengan masyarakat.
Melville J. Herskovits dan Bronislaw Malinowski mengemukakan bahwa segala
sesuatu yang terdapat dalam masyarakat ditentukan oleh kebudayaan yang

dimiliki oleh masyarakat itu sendiri (Kian, 2018).

Kebudayaan atau disingkat budaya, menurut Koentjaraningrat merupakan
keseluruhan sistem gagasan, tindakan dan hasil karya manusia dalam rangka
kehidupan masyarakat yang dijadikan milik diri manusia dengan belajar.
Kebudayaan adalah hasil kegiatan dan penciptaan batin (akal budi) manusia.
Perwujudan lain dari kebudayaan adalah benda-benda yang diciptakan oleh
manusia sebagai mahluk yang berbudaya berupa perilaku dan benda-benda yang
bersifat nyata yang kesemuanya ditujukan untuk membantu manusia dalam
melangsungkan kehidupan bermasyarakat (PDSPK Kemdikbud RI, 2016).

Sementara menurut Daoed Joesoef dalam Arifin (2020), budaya adalah sistem
nilai yang dihayati, dan segala sesuatu yang mencirikan budaya adalah

kebudayaan. Nilai itu meliputi: sesuatu yang berbentuk atau berwujud dan dapat



13

disentuh seperti bangunan, karya seni, dan lain-lain. Ada beberapa macam definisi

kebudayaan, bergantung pada sudut pandang pembuat definisi itu. Kroeber dan

Kluckhon dalam Devianty (2017) mengumpulkan beberapa definisi yang dibuat

ahli-ahli antropologi dan membaginya atas enam golongan, yaitu:

1.
2.

Deskriptif, yakni definisi yang menekankan unsur-unsur kebudayaan.
Historis, yakni definisi yang menekankan bahwa kebudayaan itu diwarisi
secara kemasyarakatan.

. Normatif, yakni definisi yang menekankan hakikat kebudayaan sebagai

aturan hidup dan tingkah laku.

. Psikologis, yakni definisi yang menekankan kegunaan kebudayaan dalam

penyesuaian diri kepada lingkungan, pemecahan persoalan, dan belajar
hidup.

. Struktural, yakni definisi yang menekankan sifat kebudayaan sebagai

suatu sistem yang berpola dan teratur.

. Genetik, yakni definisi yang menekankan terjadinya kebudayaan sebagai

hasil karya manusia.

Pembagian budaya juga dapat dibuat dengan suatu pembagian yang lebih

sederhana, yakni dengan memandang kebudayaan sebagai berikut :

1.
2.
3.

Pengatur dan pengikat masyarakat.
Hal-hal yang diperoleh manusia melalui belajar/pendidikan (nurture).

Pola kebiasaan dan perilaku manusia.

4. Sistem komunikasi yang dipakai masyarakat untuk memperoleh

kerjasama, kesatuan, dan kelangsungan hidup masyarakat.

Menurut Koentjaraningrat (1993), istilah universal menunjukkan bahwa unsur-

unsur kebudayaan bersifat universal dan dapat ditemukan di dalam kebudayaan

semua bangsa yang tersebar di berbagai penjuru dunia. Ketujuh unsur kebudayaan

tersebut adalah:

1
2
3

. Sistem Bahasa
. Sistem Pengetahuan

. Sistem Sosial

4. Sistem Peralatan Hidup dan Teknologi



14

5. Sistem Mata Pencaharian Hidup

6. Sistem Religi dan Kesenian
Berdasarkan pengertian di atas maka dapat disimpulkan bahwa kebudayaan
adalah hasil cipta, karsa, dan rasa manusia yang bersumber dari akal pikiran
manusia yang didalamnya mencakup pengetahuan, kepercayaan, kesenian, moral,
hukum, adat istiadat, dan kemampuan-kemampuan serta kebiasaan-kebiasaan
yang diperoleh manusia melalui aktivitas sehari-hari sebagai anggota masyarakat.
Sapuh Leger merupakan suatu tradisi dalam budaya Bali yang hingga saat ini
masih dilakukan oleh suku Bali di Desa Dharma Agung, Kecamatan Seputih
Mataram, Kabupaten Lampung Tengah.

2.2 Tradisi

Tradisi dalam kamus antropologi sama dengan adat istiadat, yakni kebiasaan-
kebiasaan yang bersifat magis-religius dari kehidupan suatu penduduk asli yang
meliputi mengenai nilai-nilai budaya, norma-norma, hukum dan aturan-aturan
yang saling berkaitan, dan kemudian menjadi suatu sistem atau peraturan yang
sudah mantap serta mencakup segala konsepsi sistem budaya dari suatu
kebudayaan untuk mengatur tindakan sosial. Sedangkan dalam kamus sosiologi,
diartikan sebagai adat istiadat dan kepercayaan yang secara turun temurun dapat
dipelihara (Soekanto, 1993).

Tradisi adalah kesamaan benda material dan gagasan yang berasal dari masa lalu
namun masih ada hingga kini dan belum dihancurkan atau dirusak. Tradisi dapat
di artikan sebagai warisan yang benar atau warisan masa lalu. Namun demikian,
tradisi yang terjadi berulang-ulang bukanlah dilakukan secara kebetulan atau
disengaja. Lebih khusus lagi, tradisi dapat melahirkan kebudayaan dalam

masyarakat itu sendiri (Sztompka, 2007).

Mattulada (1997) mengatakan kebudayaan yang merupakan hasil dari tradisi
memiliki paling sedikit tiga wujud, yaitu:
a. Wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks dari ide-ide, gagasan,

nilainilai, norma-norma, peraturan (ideas)



15

b. Wujud kebudayaan sebagai sebagai kompleks aktivitas serta tindakan
berpola dari manusia dalam masyarakat (activities)
c. Wujud kebudayaan sebagai benda-benda hasil karya manusia (artifact)

Berdasarkan uraian di atas disimpulkan tradisi merupakan kebiasaan tingkah laku
atau tindakan secara turun-temurun yang masih dijalankan dalam masyarakat.
Tradisi tidak akan punah dengan adanya informasi, baik secara lisan atau tulisan
yang diteruskan dari generasi ke generasi. Tradisi dapat dikatakan sebagai adat
istiadat. Adat istiadat diartikan sebagai tindakan atau tingkah laku yang
mengandung pada nilai-nilai agama, sedangkan tradisi diartikan tindakan atau
tingkah laku yang mengandung nilai-nilai budaya seperti halnya tradisi Sapuh
Leger yang dilakuan oleh masyarakat Bali.

2.3 Makna Simbolik

Kamus Ilmu Antropologi menyatakan bahwa makna merupakan arti atau maksud
(sesuatu kata). “Makna adalah konsep abstrak pengalaman manusia, tetapi
bukanlah pangalaman orang perorang” (Liliweri, 2010). Ada 3 corak makna yaitu,
(1) makna inferensial, yakni makna satu kata (lambang) adalah objek, pikiran,
gagasan, konsep yang ditunjuk oleh kata tersebut. Proses pemikiran makna terjadi
ketika kita menghubungkan lambang dengan ditujukan lambang; (2) makna yang
menunjukkan arti (significance) suatu istilah dihubungkan dengan konsep-konsep
yang lain; (3) makna infensional, yakni makna yang dimaksud oleh pemakai
symbol (Zimmermann, 2015). Jadi, makna merupakan objek, pikiran, gagasan,
konsep yang dirujuk oleh suatu kata, yang yang dihubungkan dengan yang

ditujukan simbol atau lambang.

Makna adalah konsep, gagasan, ide, atau pengertian yang berada secara padu
bersama satuan kebahasaan yang menjadi penandanya, yaitu kata, frasa, dan
kalimat. Simbolik adalah perlambangan; menjadi lambang; misalnya lukisan-
lukisan (Liliweri, 2010). Simbol merupakan bentuk lahiriyah yang mengandung
maksud. Dapat dikatakan bahwa simbol adalah tanda yang meberitahukan sesuatu

kepada orang lain, yang mengacu pada objek tertentu di luar tanda itu sendiri



16

yang bersifat konvensional. Simbol adalah tanda yang memiliki hubungan
konvensional dengan yang ditandainya, dengan yang dilambangkannya dan
sebagainya. Sistem simbol adalah suatu yang diciptakan oleh manusia dan secara
konvensional digunakan bersama, teratur dan benar-benar dipelajari, sehingga
memberi pengertian hakikat “manusia”, yaitu suatu kerangka yang penuh dengan
arti untuk mengorientasikan dirinya kepada yang lain, kepada lingkungan dan
kepada dirinya sendiri, sekaligus sebagai produk dan ketergantungan dalam
interaksi sosial (Ricoreur, 2021).

Berdasarkan uraian di atas dapat diambil intisarinya bahwa simbol dan makna
merupakan dua unsur yang berbeda, tapi saling berkaitan, bahkan saling
melengkapi. Kesatuan simbol dan makna ini akan menghasilkan suatu bentuk
yang mengandung maksud. Jadi, makna simbolik adalah makna yang terkandung
dalam suatu hal atau keadaan yang merupakan pengantar pemahaman terhadap

suatu objek.
2.4 Sapuh Leger (Nunas Tirta Wayang)

Istilah sapuh leger berasal dari kata dasar “Sapuh” dan “Leger”. Dalam kamus
Bali-Indonesia, terdapat kata Sapuh yang artinya membersihkan, dan kata Leger
sinonim dengan kata leget (Bahasa Jawa) yang artinya tercemar atau kotor. Jadi,
secara etimologi Sapuh Leger diartikan pembersihan atau penyucian dari keadaan
tercemar atau kotor. Secara keseluruhan, Wayang Sapuh Leger adalah suatu
drama ritual dengan sarana pertunjukkan wayang kulit yang bertujuan untuk
pembersihan atau penyucian diri seseorang akibat tercemar atau kotor secara
rohani. Upacara Sapuh Leger adalah upacara yang dilakukan oleh orang-orang
yang lahir pada wuku wayang. Yang konon pada saat wuku wayang dikatakan
bahwa orang-orang yang lahir pada wuku tersebut memiliki suatu mala atau aura
negatif yang harus untuk dinetralisir lewat upacara Sapuh Leger. Upacara Sapuh
Leger biasanya dilakukan pada saat wuku Wayang sesuai dengan hari lahirnya
(Mardi, 2022).



17

Upacara Sapuh Leger ini merupakan upacara pembersihan diri dari mala atau aura
negatif. Khusus untuk Tradisi Sapuh Leger ini hanya bisa dilakukan oleh orang-
orang yang lahir pada wuku Wayang, namun tidak hanya wayang yang dicari
akan tetapi lengkap dengan tukang yang dapat melancarakan kegiatan upacara
Sapuh Leger. Sebagai mana yang dijelaskan pada teks Kala Purana dalam
Juliawan (2018), yang berbunyi sebagai berikut: [...Hana wwang lanang Ki
Dalang angwayang, némonin tumpék wayang, Sang anama Mpu Légér
angwayang. Sampun angaréwakén wayang. Saha juru rédhép, juru géndér nia...].
Dalam Teks Kala Purana tersebut, dikisahkan bahwa sifat buruk yang dibawa
wuku Wayang berasal dari Dewa Siwa yang memberikan izin kepada Bhatara
Kala untuk memangsa anak yang dilahirkan pada wuku wayang. Kala purana
adalah salah satu teks yang membahas tentang dasar-dasar serta prosesi yang
harus dilakukan bagi orang—orang yang lahir pada tumpek wayang. Orang-orang
yang lahir pada tumpek wayang adalah orang-orang yang istimewa atau spesial.
Diceritakan Bhatara Kala akan memakan segala yang lahir pada wuku wayang

(menurut kalender Bali) atau yang berjalan tengah hari tepat wuku wayang.

Kata “Sapuh Leger” di Bali secara khusus dihubungkan dengan pertunjukkan
wayang dalam kaitannya untuk pemurnian kepada anak/orang yang lahir tepat
pada wuku Wayang dalam siklus kalender tradisional Bali. Secara ritual upacara
pemurnian dinamakan lukat/nglukat, yaitu suatu aktivitas untuk membuat air suci
(tirta) yang dilakukan baik oleh seorang pendeta (pedanda/pemangku) maupun
seorang dalang (Mangku Dalang) dengan tujuan untuk membersihkan mala
(kekotoran) rohani seseorang (Utami, 2017). Kenyataannya di lapangan bahwa
ada dua macam upacara pembersihan (nglukat) dengan sarana wayang kulit yakni
Sudhamala dan Sapuh Leger. Sudhamala adalah pembuatan air suci (tirta
panglukatan) yang dilakukan dalang setelah pentas wayang berakhir, ditujukan
untuk pemurnian pada upacara keagamaan yang meliputi upacara Panca Yajna
(Dewa Yajna, Rsi Yajna, Pitra Yajna, Manusa Yajna, dan Bhuta Yajna),
sedangkan Sapuh Leger adalah pembuatan air suci (tirta panglukatan) yang
dilakukan seorang mangku dalang setelah pertunjukkan wayang, ditujukan untuk

pembersihan seseorang yang khusus lahir pada wuku Wayang (Apriani, 2012).



18

Berdasarkan penjelasan di atas dapat diambil intisarinya bahwa upacara Sapuh
Leger merupakan suatu upacara atau ritual yang ditujukan kepada orang-orang
yang lahir pada wuku Wayang dalam siklus Kalender Saka Bali, dimana upacara
ini memiliki tujuan untuk menetralisir atau membersihkan diri dari mala atau aura
negatif. Upacara Sapuh Leger dilaksanakan dengan melakukan pementasan
wayang kulit sebagai sarana upacara pembersihan, artinya bukan sebagai hiburan
melainkan sebagai bagian yang tak terpisahkan dari Tradisi Sapuh Leger. Jadi
ketika dilaksanakan upacara Sapuh Leger harus dibarengi dengan pementasan

Wayang Sapuh Leger.
2.5 Masyarakat Bali

Masyarakat adalah suatu kesatuan yang selalu berubah yang hidup karena proses
masyarakat. Masyarakat terbentuk melalui hasil interaksi yang berkelanjutan antar
individu. Dalam kehidupan bermasyarakat selalu dijumpai saling pengaruh
mempengaruhi antar kehidupan individu dengan kehidupan bermasyarakat
(Masdudin, 2009). Istilah Masyarakat (Society) artinya tidak diberikan ciri-ciri
atau ruang lingkup tertentu yang dapat dijadikan pegangan, untuk mengadakan
suatu analisa secara ilmiah. Istilah masyarakat mencakup masyarakat sederhana
yang buta huruf, sampai pada masyarakat-masyarakat industrial moderen yang
merupakan suatu negara. Istilah masyarakat juga digunakan untuk menggambar
kelompok manusia yang besar, sampai pada kelompok-kelompok kecil yang

terorganisasi (Liliweri, 2010).

Berdasarkan pengertian menurut pendapat di atas maka dapat diambil intisarinya
bahwa masyarakat adalah hubungan satu orang/sekelompok orang-orang yang
hidup secara mengelompok maupun individu dan berinteraksi satu sama lain
saling pengaruh dan mempengaruhi menimbulkan perubahan sosial dalam

kehidupan.

Masyarakat Bali merupakan masyarakat mayoritas yang tinggal di Pulau Bali,
yang menggunakan bahasa Bali dan mengikuti adat istiadat serta kebudayaan

Bali. Asal usul masyarakat Bali terbagi dalam tiga periode atau gelombang



19

migrasi, gelombang pertama terjadi sebagai akibat dari persebaran penduduk yang
terjadi selama zaman prasejarah, gelombang kedua terjadi selama masa
perkembangan agama Hindu di Nusantara, dan gelombang yang ketiga berasal
dari Pulau Jawa ketika Kerajaan Majapahit runtuh pada abad ke-15 (Masdudin,
2009).

Sebagian besar masyarakat Bali beragama Hindu, kurang lebih 90% sedangkan
sisanya beragama Islam, Kristen, Katolik dan Budha. Orang Bali juga banyak
yang tinggal di luar Pulau Bali misalnya di Nusa Tenggara Barat, Sulawesi
Tengah, Lampung dan daerah penempatan transmigrasi asal Bali lainnya.
Walaupun suku Bali tinggal di luar Pulau Bali namun tetap melestarikan adat
istiadat dan kebudayaannya. Dalam pelestariannya, kebudayaan Bali dapat
berbaur dengan budaya lokal dimana Suku Bali tinggal sehingga menghasilkan
suatu kebudayaan baru (Trisnasari, 2009).

Berdasarkan penjelasan di atas dapat diambil intisarinya bahwa masyarakat Bali
adalah sekumpulan manusia yang saling berinteraksi menurut sistem adat atau
kebudayaan Bali yang sifatnya terus terikat oleh identitas bersama vyaitu
kebudayaan Bali. Masyarakat yang akan diteliti di sini adalah masyarakat Bali di
Desa Dharma Agung. Menurut Koentjaraningrat bahwa lahirnya masyarakat
diawali dengan hubungan tiap-tiap individu yang hanya mencakup kaum
keluarga, kerabat dan tetangga dekat saja yang menjadi satu kesatuan. Masyarakat
di Desa Dharma Agung tentunya masyarakat yang memiliki hukum adat yang
hidup dalam masyarakat yang erat hubungannya dengan perilaku budaya dan

keagamaan masyarakat.

2.6 Teori Semotika

Semiotik merupakan “llmu yang menelaah kehidupan manusia, yakni sesuatu
yang wajib diberi makna”. Semiotik terbagi yaitu struktural dikotomis dan
pragmatis/trikotomis. Secara etimologis semiotik berasal dari kata Yunani simeon
yang berarti “tanda”. Secara terminologis, semiotik dapat didefinisikan sebagai

ilmu yang mempelajari sederetan luas objek-objek, peristiwa-peristiwa seluruh



20

kebudayaan sebagai tanda. Semiotik atau ada yang menyebut dengan semiotika
berasal dari kata Yunani semeion yang berarti “tanda”. Istilah semeion tampaknya
diturunkan dari kedokteran hipokratik atau asklepiadik dengan perhatiannya pada
simtomatologi dan diagnostik inferensial (Sobur, 2004). Tanda pada masa itu
masih bermakna sesuatu hal yang menunjuk pada adanya hal lain. Secara
terminologis, semiotik adalah cabang ilmu yang berurusan dengan dengan
pengkajian tanda dan segala sesuatu yang berhubungan dengan tanda, seperti
sistem tanda dan proses yang berlaku bagi tanda (Van Zoest, 1993).

Charles Sanders Peirce adalah seorang filsuf Amerika yang paling orisinal dan
multidimensioanl. Peirce selain seorang filsuf juga seorang ahli logika dan Peirce
memahami bagaimana manusia itu bernalar. Peirce akhirnya sampai pada
keyakinan bahwa manusia ber pikir dalam tanda. Maka diciptakannyalah ilmu
tanda yang ia sebut semiotik. Semiotika baginya sinonim dengan logika. Secara
harafiah ia mengatakan “Kita hanya berpikir dalam tanda”. Di samping itu ia juga

melihat tanda sebagai unsur dalam komunikasi (Sartini, 2007).

Disiplin ilmu yang mengkaji atau menganalisis tanda-tanda pada sebuah objek
untuk diketahui makna yang terkandung di dalamnya merupakan kajian dari
semiotika. Sebuah objek memiliki makna di dalamnya, dan makna tersebut
didapatkan dari tandatanda yang digambarkan oleh sebuah objek atau peristiwa.
Menurut (Sobur, 2006) semiotika merupakan suatu ilmu yang mengkaji tanda
yaitu berupa perangkat yang digunakan dalam upaya mencari jalan di tengah
manusia. Penyataan (Danesi, 2010) serupa dengan Sobur yang mengatakan bahwa
kehidupan manusia merupakan pencampuran tanda dan penggunaannya yang
bersifat representatif. Dari kedua pendapat tersebut dapat disimpulkan bahwa
semiotika mengkaji tanda-tanda dalam kehidupan dari sebuah objek maupun

peritiwa hingga diketahui makna-maknanya.

Tanda dan makna dalam kehidupan manusia merepresentasikan latar belakang
kebudayaan mereka, sehingga tandatanda tersebut berbeda di setiap daerahnya.
Perbedaan tanda dan perbedaan penafsiran dapat terjadi sesuai dengan latar

belakang dan kapasitas pemahaman. Pierce berpendapat bahwa sebuah tanda



21

berfungsi mewakili sesuatu yang lain. Pendapat tersebut menyebutkan bahwa

tanda merupakan representamen dari berbagai hal seperti benda, figur, dan lain

sebagainya. Hal-hal tersebut disebut objek dan memiliki makna dalam benak atau

pikiran seseorang yang melihatnya, makna tersebut disebut dengan interpretan.

Dalam teori Charles Sanders Peirce dikenal istilah trikotomi yaitu kaitan dari

objek, representamen, dan interpretan. Dalam Buku yang di tulis oleh Fatimah,

(2020) mengatakan bahwa dalam mengkaji objek, melihat segala sesuatu dari tiga

konsep trikotomi, yaitu sebagi berikut:

1. Sign (Representamen) merupakan bentuk fisik atau segala sesuatu yang dapat

diserap pancaindra dan mengacu pada sesuatu, trikotomi pertama dibagi

menjadi tiga.

a.

Qualisign adalah tanda yang menjai tanda berdasarkan sifatnya. Misalnya
sifat warna merah adalah qualisign, karena dapat dipakai tanda untuk
menunjukkan cinta, bahaya, atau larangan.

Sinsign adalah tanda-tanda yang menjadi tanda berdasarkan bentuk atau
rupanya di dalam kenyataan. Semua ucapan yang bersifat individual bisa
merupakan sinsign suatu jeritan, dapat berarti heran, senang atau kesakitan
Legisign adalah tanda yang menjadi tanda berdasarkan suatu peraturan
yang berlaku umum, suatu konvensi, suatu kode. Semua tanda-tanda
bahasa adalah legisign, sebab bahasa adalah kode, setiap legisign
mengandung di dalamnya suatu sinsign, suatu second yang

menghubungkan dengan third, yakni suatu peraturan yang berlaku umum.

2. Objek, tanda diklasifikasikan menjadi icon, (ikon), indekx (indeks), dan

symbol (simbol).

a.

Ikon adalah tanda yang menyerupai benda yang diwakilinya atau suatu
tanda yang menggunakan kesamaan atau ciri-ciri yang sama dengan apa
yang dimaksudkannya. Misalnya, kesamaan sebuah peta dengan wilayah
geografis yang digambarkannya, foto, dan lain-lain.

Indeks adalah tanda yang sifat tandanya tergantung pada keberadaannya

suatu denotasi, sehingga dalam terminologi peirce merupakan suatu



22

secondness. Indeks, dengan demikian adalah suatu tanda yang mempunyai
kaitan atau kedekatan dengan apa yang diwakilinya.

c. Simbol adalah suatu tanda, dimana hubungan tanda dan denotasinya
ditentukan oleh suatu peraturan yang berlaku umum atau ditentukan oleh
suatu kesepakatan bersama.

3. Interpretan, tanda dibagi menjadi rheme, dicisign, dan argument.

a. Rheme, bilamana lambang tersebut interpretannya adalah sebuah first dan
makna tanda tersebut masih dapat dikembangkan

b. Dicisign (dicentsign), bilamana antara lambang itu dan interpretannya
terdapat hubungan yang benar ada

c. Argument, bilamana suatu tanda dan interpretannya mempunyai sifat

yang berlaku umum (merupakan thirdness)

Dari pendapat ahli dapat disimpulkan penggunaan semiotika bisa digunakan
untuk menganalisis makna simbolik Sapuh Leger (nunas tirtha wayang) adalah
sebuah tanda pada masyarakat Hindu Suku Bali yang dilaksanakan kepada anak
yang dilahirkan pada wuku wayang sebagai tanda pembersihan dan penyucian diri
yang memiliki makna didalam setiap sarana dan prasarana serta proses

pelaksanaannya mengunakan teori Charles Sanders Peirce.
2.7 Penelitian Terdahulu

Penelitian terdahulu adalah kajian penelitian yang pernah dilakukan oleh peneliti
sebelumnya yang dapat diambil dari berbagai sumber ilmiah seperti skripsi, tesis,
disertasi atau jurnal penelitian. Berikut adalah penelitian terdahulu yang menjadi

acuan peneliti dalam melakukan penelitian :

a. Jurnal penelitian yang ditulis oleh 1 Dewa Ketut Wicaksana (Volume 7
Nomor 1 Tahun 2023) dari Institut Seni Indonesia Denpasar dengan judul
Wayang Sapuh Leger: Sarana Upacara Ruwatan di Bali. Hasil penelitian
ini menyimpulkan Wayang Sapuh Leger merupakan genre (jenis) wayang
kulit Bali dengan fungsinya sebagai media upacara ritual. Penyelenggaraan

ruwatan/lukatan merupakan warisan tradisi dalam perilaku aktivitas sosial-



23

religius orang Bali. dengan dilakukan secara berkala (berulang tiap-tiap
210 hari atau 6 bulan berdasarkan penanggalan kalender Bali), akhirnya
dipergunakan sebagai karya seni dan karya sastra, hingga menjadi baku
dalam aturan konvensioal, sampai budaya lukatan/ruwatan ini muncul
sebagai bentuk adat-istiadat yang mapan. Metode yang digunakan adalah
Metode analisis kualitatif berbasis riset observasi, wawancara dan
kepustakaan, dipergunakan dalam menujang teori filologi, teori princple of
unity, dan teori makna untuk memperoleh hasil penelitian. Persamaan
dalam penelitian ini dengan penelitian penulis yaitu sama-sama mengkaji
mengenai upacara Wayang Sapuh Leger sebagai sarana ruwatan.
Perbedaannya dengan penelitian yang akan peneliti lakukan terdapat pada
genre, jenis wayang dan makna. Penelitian terdahulu mengkaji genre atau
jenis wayang yang digunakan dalam upacara serta fungsinya sebagai
media upacara. Dalam penelitian yang akan dilakukan ini, peneliti
berfokus mengkaji pada makna simbolik yang terdapat pada upacara
Sapuh Leger sebagai upacara ruwatan di Desa Dharma Agung Kecamatan

Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah.

Ni Putu Ayu Desi Wulandari (Volume 1 Nomor 2 Tahun 2021) dari UHN
I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar dengan judul Upacara Sapuh Leger
Massal di Kabupaten Tabanan (Perspektif Pendidikan Agama Hindu).
Hasil penelitiannya adalah Nilai-nilai Pendidikan agama Hindu pada
upacara Sapuh Leger massal di Kabupaten antara lain; 1) Nilai Pendidikan
Karakter, 2) Nilai-nilai ajaran Bhakti dan Sradha, 3) Nilai-nilai ajaran Tri
Kaya Parisudha, 4) Nilai Pendidikan Panca Sradha, dan 5) Nilai-nilai
ajaran Catur Paramitha. Metode yang digunakan yaitu menggunakan
pendekatan kualitatif. Sumber data yang digunakan adalah data primer
yang bersumber pada wawancara dengan informan dan data sekunder yang
bersumber pada literatur/pustaka. Teknik pengumpulan data dilakukan
dengan menggunakan metode observasi, wawancara, kepustakaan, dan
dokumentasi. Persamaan penelitian ini dengan penelitian penulis yaitu

sama-sama mengkaji mengenai upacara Sapuh Leger. Adapun perbedaan



24

dengan penelitian yang akan peneliti lakukan terdapat pada perspektif dan
makna. Peneliti terdahulu meneliti tentang Tradisi Sapuh Leger dari sisi
perspektif pendidikan agama Hindu di Kabupaten Tabanan. Dalam
penelitian yang akan dilakukan ini peneliti berfokus mengkaji dari sisi
makna simbolik dalam Tradisi Sapuh Leger Masyarakat Bali di Desa
Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Lampung Tengah.

. Jurnal penelitian yang ditulis oleh Ketut Sri Gangga Dewi (Volume 3,

Nomor 2, Tahun 2020) dari Institut Seni Indonesia Yogyakarta. Penelitian
ini berjudul Sapuh Leger Sifat Kelahiran Pada Wuku Wayang. Hasil
penelitiannya mengungkapkan beberapa sifat anak yang dilahirkan pada
wuku wayang menurut umat Hindu Bali. Sifat-sifat tersebut diantaranya
pemarah, egois dan selalu menolak perkataan orang tua. Hasil penelitian
ini juga menceritakan sebuah karya seni tari Sapuh Leger sebagai
cerminan diri pada anak dan orang dewasa yang beberapa tidak dapat
mengendalikan amarah dan emosionalnya. Metode yang digunakan yaitu
menggunakan pendekatan kualitatif. Persamaan penelitian ini dengan
penelitian penulis yaitu sama-sama mengkaji mengenai upacara Sapuh
Leger. Perbedaan dengan penelitian yang akan peneliti lakukan terdapat
pada seni dan makna. Peneliti terdahulu meneliti tentang sifat kelahiran
wuku wayang dan analisis pada karya seni tari Sapuh Leger. Dalam
penelitian yang akan dilakukan ini peneliti berfokus pada makna simbolik
yang terdapat pada Tradisi Sapuh Leger Masyarakat Bali Desa Dharma
Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah.



I,  METODOLOGI PENELITIAN

3.1 Ruang Lingkup Penelitian

Agar tidak terjadi suatu kerancuan dalam sebuah penelitian, perlu peneliti

memberikan batasan ruang lingkup yang akan mempermudah pembaca

memahami isi skripsi ini adapun ruang lingkup tersebut adalah:

1. Objek penelitian : Makna Simbolik Tradisi Sapuh Leger dalam
kehidupan sosial masyarakat Bali di Desa Dharma
Agung Kecamatan Seputih Mataram, Kabupaten
Lampung Tengah

2. Subjek Penelitian  : Masyarakat Bali di Desa Dharma Agung,
Kecamatan Seputih Mataram, Lampung Tengah

3. Tempat Penelitian : Desa Dharma Agung, Kecamatan Seputih
Mataram, Kabupaten Lampung Tengah

4. Waktu Penelitian  : 2024

5. Disiplin llmu . Antropologi Budaya

3.2 Metode Penelitian

Metode Penelitian pada dasarnya merupakan cara ilmiah untuk mendapatkan data
dengan tujuan dan kegunaan tertentu. Penggunaan metode dimaksudkan agar
kebenaran yang diungkap dilengkapi dengan bukti ilmiah yang kuat. Metode
penelitian pada dasarnya merupakan cara ilmiah guna mendapatkan data dengan
tujuan dan kegunaan tertentu (Anggito & Setiawan, 2018). Metode adalah cara
yang ditempuh peneliti dalam menemukan pemahaman sejalan dengan fokus dan

tujuan yang ditetapkan. (Gunawan, 2013). Metode penelitian merupakan cara



26

ilmiah untuk mendapatkan data dengan tujuan dan kegunaan tertentu. Cara ilmiah
berarti kegiatan penelitian itu didasarkan pada ciri-ciri keilmuan, yaitu rasional,
empiris dan sistematis (Sarmanu, 2017). Berdasarkan beberapa pendapat di atas,
bahwa metode penelitian adalah suatu langkah dalam penelitian ilmiah yang
menjelaskan secara teknis tentang cara-cara atau strategi yang sistematis
digunakan dalam penelitian ilmiah.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode Deskriptif. Metode
Deskriptif merupakan tidak dimaksudkan untuk menguji hipotesis tertentu, tetapi
hanya menggambarkan apa adanya tentang sesuatu variabel, gejala, atau keadaan.
Metode deskriptif digunakan untuk berupaya memecahkan atau menjawab
permasalahan yang dihadapi pada situasi sekarang, dilakukan dengan menempuh
langkah-langkah pengumpulan data, klasifikasi, analisis, pengolahan data,
membuat kesimpulan dan laporan. Dengan tujuan utama untuk membuat
penggambaran tentang sesuatu keadaan secara obyektif dalam suatu situasi
(Anggito & Setiawan, 2018).

Guna meneliti tentang kebudayaan lebih tepat menggunakan pendekatan/ metode
kualitatif, karena penelitian kualitatif berusaha memahami fakta yang ada dibalik
kenyataan, yang dapat diamati atau diindera secara langsung (Gunawan, 2013).
Penelitian ini bertujuan untuk meneliti kebudayaan masyarakat dan mencari
makna dibalik suatu tradisi, maka digunakan metode deskriptif dengan
pendekatan kualitatif. Melalui metode yang digunakan dalam penelitian ini,
peneliti mencoba mengetahui bagaimana masyarakat Bali di Desa Dharma Agung
memaknai Tradisi Sapuh Leger. Penggunaan metode deskriptif dalam penelitian
ini adalah untuk menjelaskan dan menggambarkan dengan cermat tentang fakta-
fakta ataupun fenomena yang apa adanya dari lapangan terkait tentang makna
Tradisi Sapuh Leger dan sikap masyarakat bali dalam memaknai Tradisi Sapuh
Leger di Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung

Tengah.

Berdasarkan penjelasan mengenai metode deskriptif dari beberapa tokoh di atas,

dapat diambil intisari bahwa Metode Deskriptif adalah metode penelitian yang



27

mengungkapkan fakta suatu kejadian yang terjadi di masyarakat yang di teliti
secara langsung baik dari aktivitas di masyarakat, maupun proses yang terjadi,
sehingga metode ini sangat tepat digunakan untuk mengetahui makna Tradisi
Sapuh Leger dalam kehidupan sosial masyarakat Bali di Desa Dharma Agung

Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah.
3.3 Teknik Pengumpulan Data

Guna memperoleh data yang relevan dengan masalah yang akan diteliti maka
dalam penulisan ini teknik pengumpulan data yang digunakan yaitu teknik

wawancara, observasi, dokumentasi dan kepustakaan.
3.3.1Teknik Kepustakaan

Teknik kepustakaan adalah penalaan terhadap beberapa buku, literatur, dan
berbagai laporan atau jurnal yang berkaitan dengan permasalahan yang di
teliti. Menurut Anis Teknik Kepustakaan merupakan teknik pengumpulan
data dengan cara memperoleh data dari karya ilmiah, media masa, teks book,
dan masih banyak lagi untuk menambah atau mendukung sumber informasi
atau data yang diperlukan dalam penelitian ini untuk memperkuat aspek
validitas data yang dihasilkan (Arikunto, 2010). Sarmanu mengatakan teknik
kepustakaan adalah cara pengumpulan data dan informasi dengan bantuan
macam-macam materi yang terdapat di perpustakaan, misal dalam bentuk
majalah, koran, naskah, catatan-catatan, kisah sejarah, dokumen dan

sebagainya relavan dengan penelitian (Sarmanu, 2017).

Adapun langkah-langkah yang dilakukan dalam teknik kepustakaan menurut

Arikunto (2010) yaitu :

1. Menyiapkan alat perlengkapan berupa pulpen dan kertas.

2. Menyusun bibliografi kerja, yaitu catatan mengenai bahan sumber utama
yang akan dipergunakan untuk keputusan penelitian. Mencari daftar
katalog tentang alat bantu bibliografi seperti : buku bibliografi,
ensiklopedia, kamus khusus, indeks jurnal (majalah dan koran), dan

katalog, daftar koleksi utama, dan sumber lainya.



28

3. Mengatur waktu.
4. Membaca dan membuat catatan penelitian.

Berdasarkan pendapat para ahli di atas, maka dari itu teknik kepustakaan juga
dilakukan penulis untuk memperoleh data yang lebih akurat dan relavan.
Teknik kepustakaan ini dilakukan dengan cara memahami, membaca, serta
membuat catatan-catatan dari buku yang berkaitan dengan masalah yang
peneliti teliti. Dengan mempelajari buku-buku yang ada di Perpustakaan
Daerah Provinsi Lampung dan Perpustakaan Universitas Lampung dalam
usaha untuk memperoleh beberapa teori maupun argumen yang dikemukakan
oleh para ahli terkait dengan masalah yang diteliti. Kepustakaan dilakukan
dengan mengumpulkan berbagai sumber tertulis yang berkaitan dengan buku
mengenai metode penelitian, kebudayaan, Makna, dan Tradisi.

3.3.2Teknik Dokumentasi

Teknik Dokumentasi adalalah suatu metode pengumpulan data dengan
melihat atau menganalisis dokumen-dokumen yang berkaitan dengan masalah
yang diteliti. Teknik Dokumentasi diartikan sebagai teknik pengumpulan data
melalui bahan-bahan tertulis yang diterbitkan oleh lembaga-lembaga yang
menjadi objek penelitian, baik berupa prosedur, peraturan-peraturan, gambar,
laporan hasil pekerjaan serta berupa foto ataupun dokumen eletronik
(rekaman) (Arikunto, 2010). Dokumen merupakan catatan peristiwa yang
sudah berlalu. Dalam buku karya Gunawan (2013), dokumen bisa berbentuk
tulisan, gambar, atau karya-karya monumental dari seseorang. Dokumen yang
berbentuk tulisan misalnya catatan harian, sejarah kehidupan, biografi,
peraturan, dan kebijakan. Dokumen yang berbentuk gambar, misalnya foto,
gambar hidup, sketsa, dan lain-lain. Dokumen yang berbentuk karya misalnya
karya seni, yang dapat berupa gambar, patung, film, dan lain-lain (Gunawan,
2013).

Berdasarkan pendapat ahli di atas teknik dokumentasi merupakan teknik

pengumpulan data berdasarkan dokumentasi yang ada berupa tulisan, gambar,



29

foto dan sebagainya yang berhubungan dengan permasalahan yang diteliti.
Adapun dokumentasi yang digunakan dalam penelitian ini yaitu berupa arsip
desa, media online, dan foto-foto yang berkaitan langsung dengan Tradisi
Nunas Tirta Wayang (sapuh leger) pada masyarakat Bali di Desa Dharma

Agung Kecamatan Seputih Mataram kabupaten lampung Tengah.
3.3.3Teknik Wawancara

Wawancara digunakan sebagai teknik pengumpulan data apabila peneliti ingin
melakukan studi pendahuluan untuk menemukan permasalahan yang harus
diteliti, tetapi juga apabila peneliti ingin mengetahui hal-hal dari responden
yang lebih dalam (Sugiyono 2008). Menurut Juliansyah, wawancara
merupakan salah satu teknik pengumpulan data yang dilakukan dengan
berhadapan secara langsung dengan yang diwawancarai tetapi dapat juga
diberikan daftar pertanyaan dahulu untuk dijawab pada kesempatan lain
(Sarmanu, 2017).

Dalam penelitian bentuk wawancara terbagi menjadi wawancara terstruktur
dan wawancara tidak berstruktur.
a. Wawancara Terstruktur
Dalam wawancara terstruktur pewawancara menyampaikan beberapa
pertanyaan yang sudah disiapkan pewawancara sebelumnya (Esther
Kuntjara, 2006). Jadi wawancara terstruktur yakni wawancara yang
dilakukan dengan terlebih dahulu menyusun pertanyaan dalam bentuk
dibatasi. Hal ini dilakukan agar ketika informan memberikan keterangan
tidak melantur kemana-mana.
b. Wawancara Tidak Berstruktur
Menurut Esterberg dalam Gunawan (2013) mengemukakan bahwa,
wawancara tidak berstruktur adalah wawancara yang bebas dimana
peneliti tidak menggunakan pedoman wawancara yang tersususun secara
sistematis dan lengkap untuk pengumpulan datanya. Pedoman
wawancara yang digunakan hanya berupa garis-garis besar

permasalahan yang akan ditanyakan. Pertanyaan wawancara tidak



30

didasarkan pada suatu daftar pertanyaan yang disusun terlebih dahulu,
melainkan disesuaikan dengan kebutuhan dalam penelitian ini
(Gunawan, 2013).

Dalam penelitian ini penulis menggunakan teknik wawancara terstruktur yaitu
peneliti menggunakan pedoman wawancara yang tersusun secara sistematis
dan hanya berupa garis-garis besar permasalahan yang akan ditanyakan.
Berdasarkan uraian di atas, bahwa wawancara merupakan salah satu teknik
pengumpulan data dengan cara percakapan antara pewawancara dan
terwawancara yang dilakukan oleh dua orang untuk mendapatkan suatu

informasi yang sesuai dengan tujuan yang di inginkan.

Penelitian ini merupakan penelitian dengan data kualitatif, maka peneliti
memerlukan sumber data yang berasal dari informasi individu manusia yang
disebut informan. Informan adalah seseorang atau tokoh adat yang memiliki
pengetahuan budaya yang diteliti (Suwardi, 2006). Menurut Moleong,
Informan adalah orang yang mempunyai banyak pengetahuan tentang latar
penelitian dan bersedia untuk memberikan informasi tentang situasi dan

kondisi latar belakang penelitian (Moleong, 1998).

Dalam penelitian ini kriteria informan yang diambil yaitu para tokoh adat atau
ketua adat yang mengetahui informasi seputar Tradisi Sapuh Leger. Berikut
daftar informan yang akan menjadi sumber informasi pada penelitian ini.

Tabel 3.1 Daftar Informan

No. Nama Status

1. | Ketut Sudarsana Ketua adat dusun 1
2. | | Made Sidja Ketua adat dusun 2
3. | Komang Suteja Ketua adat dusun 3
4. | I Wayan Sudia Ketua adat dusun 4
5. | Wayan Bagya Ketua adat dusun 5

Sumber: peneliti 2024



31

3.3.4 Observasi

Observasi digunakan dalam rangka mengumpulkan data dalam suatu
penelitian, merupakan hasil perbuatan jiwa secara aktif dan penuh perhatian
untuk menyadari adanya sesuatu rangsangan tertentu yang diinginkan, atau
studi yang disengaja dan sistematis tentang keadaan atau fenomena sosial dan
gejala-gejala psikis dengan jalan mengamati dan mencatat (Suwardi, 2006).
Menurut Nasution, Teknik observasi merupakan teknik pengumpulan data
dengan cara melakukan pengamatan secara langsung terhadap obyek yang
diteliti atau daerah lokasi yang menjadi pokok permasalahan dalam yang
dihadapi (Nasution, 1996). Anggito dan Setiawan (2018) berpendapat bahwa
observasi bisa dihubungkan dengan wupaya merumuskan masalah,
membandingkan masalah yang dirumuskan dengan kenyataan dilapangan,
pemahaman detail permasalahan guna menemukan detail pertanyaan yang
akan dituangkan dalam kuesioner, serta untuk menemukan strategi
pengambilan data dan bentuk perolehan pemahaman yang dianggap paling

tepat.

Observasi terdiri dari :

a.  Observasi Partisipan

Menurut Moleong pada observasi ini peneliti mengamati peristiwa, kejadian,
pose dan sejenisnya disertai dengan daftar yang perlu diobservasi. Dalam hal
ini peneliti turut ambil bagian dalam hal yang akan di observasi dengan kata
lain peneliti melakukan pengamatan langsung dengan membawa data
observasi yang telah disusun sebelumnya untuk melakukan pengecekan
kemudian peristiwa yang diamati dicocokan dengan observasi (Moleong,
1998).

b.  Observasi Non Partisispan

Menurut Moleong observasi non partisipan adalah observasi dimana pengamat
atau peneliti berada diluar subjek yang diteliti dan tidak ikut dalam kegiatan-
kegiatan yang mereka lakukan (Moleong, 1998).

Jadi dalam penelitian ini penulis memilih Observasi Non Partisipan, yaitu

peneliti tidak terlibat langsung dalam objek yang akan diteliti melainkan



32

hanya melakukan pengecekan kemudian peristiwa yang diamati dicocokkan
dengan sumber penelitian yang lain. Jadi berdasarkan pendapat ahli di atas
observasi adalah pengumpulan data dengan cara melakukan pengamatan serta
pencatatan langsung secara sistematik terhadap suatu gejala atau obyek

penelitian.
3.4 Teknik Analisis Data

Penelitian ini penulis menggunakan teknik analisis data Kualitatif karena data
yang diperoleh bukan berupa angka-angka sehingga tidak dapat diuji secara
statistik. Selain itu analisis data kualitatif yang dapat memberikan penjelasan yang
nyata dalam kehidupan kita sesuai dengan hal yang akan diteliti. Miles dan
Huberman, mengemukakan bahwa aktivitas dalam analisis data kualitatif
dilakukan secara interaktif dan berlangsung secara terus menerus sampai tuntas,
sehingga data sudah jenuh. Aktivitas dalam analisis data, yaitu data reduction,

data display, dan conclusion drawing/verifacation (Miles dan Huberman, 2014).
Gambar 1. Teknik Analisis Data

Koleksi Penyajian
Kondensasi A S| Pengambilan
Kesimpulan

Sumber: Saldana, 2014
Dalam penelitian ini penulis menggunakan teknik analisis data Miles dan

Huberman. Adapun analisis data dilakukan dengan melalui beberapa tahapan
diantaranya :
1. Data Condensation (kondensasi data)
Data kondensasi mengacu pada proses proses pemilihan atau seleksi, fokus,
menyederhanakan serta melakukan pergantian data yang terdapat pada catatan
lapangan, transkrip wawancara, dokumen maupun data empiris yang telah
didapatkan melalui triangulasi data. Data kualitatif tersebut dapat diubah
dengan cara seleksi, ringkasan, atau uraian menggunakan kata-kata sendiri
dan lain-lain. Berdasarkan data yang dimiliki, peneliti akan mencari data

mengenai makna simbolik Tradisi Sapuh Leger, tema, dan pola mana yang



33

penting, sedangkan data yang dianggap tidak penting akan dibuang.

2. Data Display (penyajian data)

Selanjutnya peneliti melakukan penyajian data. Data yang disajikan telah
melewati tahap reduksi. Penyajian data dilakukan dengan tujuan agar peneliti
lebih mudah untuk memahami permasalahan yang terkait dalam meneliti
Tradisi Sapuh Leger dan dapat melanjutkan langkah berikutnya. Pada
umumnya penyajian merupakan suatu pengaturan, kumpulan informasi yang
telah dikerucutkan sehingga dapat ditarik sebuah kesimpulan. Penyajian data
dapat dilakukan dengan bagan, uraian singkat, skema dan lain-lain. Dalam
penelitian ini akan menampilkan data berupa makna simbolik yang
terkandung dalam setiap sarana prasarana dan prosesi pelaksanaan Tradisi
Sapuh Leger di Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten
Lampung Tengah.

3. Conclusion Drawing atau Verification (pengambilan kesimpulan)

Apabila tahap kondensasi dan penyajian data telah dilakukan, maka langkah
terakhir yang dilakukan adalah mengambil kesimpulan. Pengambilan
kesimpulan merupakan suatu proses dimana peneliti menginterprestasikan
data dari awal pengumpulan disertai pembuatan pola dan uraian atau
penjelasan. Pengambilan kesimpulan merupakan bukti terhadap penelitian
yang dilakukan. Peneliti akan menyimpukan secara singkat makna simbolik
yang terdapat pada Tradisi Sapuh Leger yang berpengaruh terhadap
pandangan masyarakat Bali Desa Dharma Agung mengenai pelaksanaan

tradisi ini.



V. KESIMPULAN DAN SARAN

5.1 Kesimpulan

Berdasarkan hasil dan pembahasan yang telah dipaparkan dapat disimpulkan

bahwa :

1. Sarana yang digunakan pada Tradisi Sapuh Leger terdiri dari 6 bagian, yaitu
Sanggah, Banten Byakala, Banten Prayascita, Banten Suci Pejati, tirtha dan
perlengkapannya, perlengkapan pagelaran wayang. Sanggah sebagai makna
simbolis dari sthana Ida Sang Hyang Widhi. Banten Byakala sebagai makna
simbolis dari penyucian lahiriah. Banten Prayascita merupakan simbolis dari
penyucian rohaniah. Disisi lain banten pejati merupakan simbolis dari satu
kesatuan sebagai sarana untuk mempermaklumkan tentang kesungguhan hati
akan melaksanakan sesuatu dan berharap akan hadir-Nya dalam wujud
manifestasi sebagai saksi dalam upacara tersebut. Makna simbolik dari tirta
dan perlengkapannya yaitu melambangkan pembersihan jiwa dan pemurnian
batin dari pengaruh buruk kelahiran wuku wayang. Makna simbolik dari
perlengkapan pagelaran wayang yaitu menetralisir energi-energi buruk atau
negatif di lokasi upacara agar berlangsung lancar demi mencapai
keseimbangan alam.

2. Proses pelaksanaan pada Tradisi Sapuh Leger didalamnya terdapat makna
simbolik yang melekat, yaitu agni homa, pengruwatan/melukat, lakon sapuh
leger, dan mantram. Agni Homa memiliki makna simbolis sebagai pemujaan
Dewata Nawa Sanga. Pengruwatan merupakan penyucian seluruh tubuh
secara sekala niskala. Lakon Sapuh Leger melambangkan suatu siklus

kehidupan manusia. Mantram memiliki arti kebebasan pikiran, jiwa, dan ruh.



95

Secara umum dan khusus pada upacara Sapuh Leger terdapat simbol yang
terbentuk secara konvensional di kalangan masyarakat. Simbol tersebut
mengungkapkan makna dan fungsi yang tersirat dalam setiap unit bagian dari
prosesi rangkaian Upacara Sapuh Leger. Simbol-simbol yang ditunjukkan pada
tradisi upacara Sapuh Leger dapat dilihat pada sarana dan prosesi pelaksanaan
upacara. Makna simbolik dalam penyelenggaraan Tradisi Upacara Sapuh Leger
secara keseluruhan memiliki daya/kekuatan untuk menumbuhkan pikiran yang

kacau menjadi cemerlang sehingga tidak ada rintangan yang menyelimuti.

5.2 Saran

Berdasarkan hasil pembahasan dan kesimpulan dalam penelitian ini, peneliti
memiliki saran yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari khususnya

pada pelaksanaan Tradisi Sapuh Leger yaitu:

1. Masyarakat Bali Desa Dharma Agung terutama generasi muda bisa lebih
memahami mengenai tradisi sapuh leger baik itu dalam sarana prasarana
maupun rangkaian pelaksanaannya.

2. Bagi masyarakat Bali di Desa Dharma Agung terutama generasi muda
diharapkan lebih memahami kelahiran wuku wayang dan mempelajari makna-
makna dari tradisi sapuh leger serta meningkatkan pemahaman terhadap
tradisi sapuh leger sehingga tradisi ini tetap terjaga dan terwarisi dengan baik

di generasi mendatang.



DAFTAR PUSTAKA

Anggito, A., Setiawan, J. 2018. Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta:
Jejak Publisher.

Apriani, N. 2012. Upacara Sapuh Leger di Desa Pakraman Saren, Kecamatan
Berantem, Karangasem. LAMPUHYANG. 3(2). 68-81.

Berger, A. 2010. Pengantar Semiotika: Tanda-Tanda Dalam Kebudayaan
Kontemporer: Edisi Baru. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Dewi, K. 2020. Sapuh Leger Sifat Kelahiran Pada Wuku Wayang. DESKOVI: Art
and Design Journal. 3(2). 116-121.

Diandra, D. 2021. Pengantar Antropologi. Yogyakarta: DIVA Press.
Eagleton, T. 2020. Gagasan Kebudayaan. Yogyakarta: IRCiSoD.

Gunawan, I. 2013. Metodologi Penelitian Kualitatif: Teori & Praktik. Jakarta:
Bumi Aksara.

Insani, M., & Wati, H. Prosesi Ibal Serbo Pada Masyarakat Adat Lampung Di
Tiyuh Gunung Katun Tanjungan. Prosiding, 132.

Ismail., Endayani. H. 2022. limu Antropologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Jejak
Pustaka.

Juliawan, 1. 2020. Mitologi Pementasan Wayang Sapuh Leger Dalam Estetika
Hindu. WIDYACARYA. 4(2). 74-82.

Kartika, Y. 2020. Pemali Dalam Budaya Etnik Bali Di Samarinda: Suatu Tinjauan
Semiotika. Jurnal llmu Budaya. 4(3). 368-382.

Kuntjara, E. 2006. Penelitian Kebudayaan Sebuah Panduan Gratis. Yogyakarta:
Graha llmu.

Lantowa, dkk. 2017. Semiotika: Teori, Metode & Penerapannya. Yogyakarta:
Deepublish.

Liliweri, A. 2010. Memahami Makna Kebudayaan dan Peradaban. Jakarta:
Nusamedia.



97

Mardi, 1. 2022. Upacara Sapuh Leger dalam Teks Kala Purana: Pandangan Sosial
Budaya. Journal of Reasoning Research. 1(1). 16-22.

Masdudin, I. 2009. Keeksotisan Budaya Bali. Jakarta: Talenta Pustaka Indonesia.

Moeloeng, L. 1998. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosda
Karya.

Nazir, M. 2013. Metode Penelitian (G. Indonesia (ed.)).
Rahmadi. 2011. Pengantar Metodologi Penelitian (A. Press (ed.)).

Ramadani, U. 2022. Bentuk dan Makna Simbolik Tradisi Adat Kalomba Pada
Kajang Luar (Teori Semiotika Peirce). PANRITA: Jurnal Bahasa dan
Sastra. 3(2). 33-40.

Ramdhani, F. Z. 2017. Analisis Sistem Penanggalan Pawukon Bali. Skripsi.
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang.

Rijali, A. 2019. Analisis Data Kualitatif. Alhadharah: Jurnal llmu Dakwah,
17(33).

Ricoeur, P. 2021. Hermeneutika dan IImu-llmu Humaniora. Yogyakarta:
IRCiSoD.

Sarmanu. 2017. Dasar Metodologi Penelitian: Kuantitatif, Kualitatif & Statistika.
Bandung: Airlangga University Press.

Sinaga, Risma.M. 2017. Revitalisasi Budaya: Strategi ldentitas Etnik Lampung.
Yogyakarta: Suluh Media.

Siregar. 2011. Kajian Tentang Interaksionisme Simbolik. Ilmu Sosial, 4(2).

Sugiono. 2013. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung:
Alfabeta.

Sugiono. 2015. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung:
Alfabeta.

Sugiono. 2017. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung:
Alfabeta.

Suwardi, E. 2006. Metode, Teori, Teknik Penelitian Kebudayaan. Yogyakarta:
Pustaka Widyatama.

Trisnasari, A. 2009. Ensiklopedia Kebudayaan Indonesia 2. Jakarta: Buana Cipta
Pustaka.

Utami, R. 2017. Ensiklopedia Wayang-Wayang Nusantara. Bandung: Angkasa
CV.



98

Wicaksana, I., Wicaksandita, 1. 2021. Wayang Sapuh Leger: Sarana Upacara
Ruwatan di Bali. Jurnal Pendidikan Agama Hindu, 7(1).

Wijayanti, D. 2019. Ensiklopedia Kebudayaan Indonesia. Temanggung: Desa
Pustaka Indonesia.

Wiranata, 1. 2011. Antropologi Budaya. Jakarta: Civra Aditya Bakti.

Wulandari, N. 2021. Upacara Sapuh Leger Massal di Kabupaten Tabanan
(Perspektif Pendidikan Agama Hindu). PRAMANA: Jurnal Hasil
Penelitian, 1(2).

Zed, M. 2003. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Zimmermann, J. 2015. Hermeneutika: Sebuah Pengantar Singkat. Yogyakarta:
IRCiSoD.

Wawancara Dengan Bapak | Wayan Sudia Sebagai Tokoh Adat Di Desa Dharma
Agung Sabtu, 23 Maret 2024.

Wawancara Dengan Bapak | Made Sidja Sebagai Tokoh Adat Di Desa Dharma
Agung Sabtu, 23 Maret 2024.

Wawancara dengan Bapak Wayan Bagya Sebagai Tokoh Adat Di Desa Dharma
Agung Minggu, 11 Februari 2024.

Wawancara Dengan Bapak Komang Suteja Sebagai Tokoh Adat Di Desa Dharma
Agung Sabtu, 17 Februari 2024.

Wawancara Dengan Bapak Ketut Sudarsana Sebagai Tokoh Adat Di Desa
Dharma Agung Minggu, 18 Februari 2024.



	PERSEMBAHAN
	Puji dan syukur kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa atas asung kerta dan wara nugraha-Nya.
	Dengan kerendahan hati dan rasa syukur, ku persembahkan sebuah karya ini
	sebagai tanda cinta dan sayangku kepada Bapak I Wayan Sudia  dan Ibu Made Winarti yang telah membesarkan dengan penuh kasih sayang, pengorbanan, dan kesabaran. Terimakasih atas setiap tetes keringat, dan yang selalu membimbing dan mendoakanku agar sel...
	Untuk almamaterku tercinta
	“UNIVERSITAS LAMPUNG”
	SANWACANA
	1. Bapak Prof. Dr. Sunyono, M.Si. selaku Dekan Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.
	2. Bapak Dr. Riswandi, M.Pd. selaku Wakil Dekan I Bidang Akademik danKerjasama Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.
	3. Bapak Dr. Albet Maydiantoro, S.Pd., M.Pd. selaku Wakil Dekan II Bidang Keuangan Umum dan Kepegawaian Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.
	4. Bapak Hermi Yanzi, S.Pd. M.Pd. selaku Wakil Dekan III Bidang Kemahasiswaan Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.
	5. Bapak Dr. Dedi Miswar S.Si. M.Pd. selaku Ketua Jurusan Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.
	6. Ibu Yustina Sri Ekwandari, S.Pd.,M.Hum selaku Ketua Program Studi Pendidikan Sejarah dan selaku dosen pembimbing I skripsi penulis, terimakasih Ibu atas segala saran, bimbingan dan kepeduliannya selama penulis menjadi mahasiswa di Program Studi Pen...
	7. Bapak Marzius Insani, S.Pd., M.Pd. selaku Dosen Pembimbing Akademik dan Pembimbing II skripsi penulis, terimakasih bapak atas segala saran, bimbingan dan kepedulianya selama penulis menjadi mahasiswa di Program Studi Pendidikan Sejarah Universitas ...
	8. Ibu Prof. Dr. Risma Margaretha Sinaga, M.Hum. selaku pembahas skripsi penulis, terimakasih Ibu atas segala saran, bimbingan dan kepedulianya selama penulis menjadi mahasiswa di Program Studi Pendidikan Sejarah Universitas Lampung.
	9. Bapak dan Ibu Dosen Program Studi Pendidikan Sejarah, dan para pendidik di Unila pada umumnya yang telah memberikan ilmu pengetahuan.
	10. Teruntuk kakak saya tersayang Ni Wayan Lisa Lismayanti sudah memberikan dukungan baik moril maupun materil selama saya berkuliah sampaisaya bisa mencapai gelar sarjana.
	11. Teruntuk keluarga baru saya selama berkuliah di Universitas Lampung, yaitu teman-teman, Ridho, Ado, Irsal, Rizky Nuril, Fajar, Ikhsan, Rayhan, Sopan, Cindi, Alfi, Reynaldi, Novita dan Dea terimakasih sudah menjadi keluarga kecil saya selama di Uni...
	13. Teman-teman seperjuangan sekaligus keluarga saya di Pendidikan Sejarah angkatan 2019 yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu, terima kasih atas dukungan yang telah diberikan kepada saya, semua kenangan manis, cinta dan kebersamaan yang tidak...
	Semoga hasil penulisan penelitian ini dapat berguna dan bermanfaat bagi kita semua. Penulis mengucapkan terima kasih banyak atas segala bantuannya, semoga Ida Sang Hyang Widhi Wasa memberikan kebahagiaan atas semua yang telah kalian berikan.
	Bandar Lampung, 02 Oktober 2024
	I Made Yudha Wirawan
	NPM. 1913033048
	Halaman
	III. METODE PENELITIAN
	3.1 Ruang Lingkup Penelitian 25
	3.2 Metode Penelitian 25
	3.3 Teknik Pengumpulan Data 27
	3.3.1 Teknik Kepustakaan 27
	3.3.2 Teknik Dokumentasi 28
	3.3.3 Teknik Wawancara 29
	3.3.4 Teknik Observasi 31
	3.4 Teknik Analisis Data 32
	IV HASIL DAN PEMBAHASAN
	4.1 Hasil Penelitian 34
	4.1.1 Gambaran Umum Desa Dharma Agung 34
	4.1.1.1  Sejarah Desa Dharma Agung 34
	4.1.1.2  Letak Geografis Desa Dharma Agung 35
	4.1.1.3 Sistem Sosial Ekonomi Mayarakat Desa Dharma  Agung 36
	4.1.1.4  Budaya Masyarakat Desa Dharma Agung 38
	4.1.2 Asal-Usul Tradisi Sapuh Leger 39
	4.1.3 Rangkaian Acara Tradisi Sapuh Leger 46
	4.1.3 Simbol-Simbol Pada Sarana Tradisi Sapuh Leger 50
	4.1.4 Simbol-Simbol Pada Proses Pelaksanaan Tradisi Sapuh
	Leger 66
	4.2 Pembahasan 75
	4.2.1 Analisis Makna Simbolik Tradisi Sapuh Leger Dengan
	Trigonomi Teori Semiotika Charles Sanders Peirce 75
	4.2.2 Makna Simbolik Pada Sarana Tradisi Sapuh Leger 83
	4.2.3 Makna Simbolik Pada Proses Pelaksanaan Tradisi Sapuh Leger 84
	4.2.4 Makna Simbolik Dilihat Dari Aspek Spiritual 85
	4.2.5 Makna Simbolik Dilihat Dari Aspek Sosial Budaya 90
	V. KESIMPULAN DAN SARAN
	5.1 KESIMPULAN 94
	5.2 SARAN 95
	DAFTAR PUSTAKA 96
	LAMPIRAN 99
	3.3 Teknik Pengumpulan Data
	Guna memperoleh data yang relevan dengan masalah yang akan diteliti maka dalam penulisan ini teknik pengumpulan data yang digunakan yaitu teknik wawancara, observasi, dokumentasi dan kepustakaan.
	3.3.1 Teknik Kepustakaan
	3.3.2 Teknik Dokumentasi
	3.4  Teknik Analisis Data
	Gambar 1. Teknik Analisis Data
	Sumber: Saldana, 2014
	Dalam penelitian ini penulis menggunakan teknik analisis data Miles dan Huberman. Adapun analisis data dilakukan dengan melalui beberapa tahapan diantaranya :


