
i 

 

i 

 

 

 

 

MAKNA SIMBOLIK TRADISI SAPUH LEGER MASYARAKAT BALI 

DESA DHARMA AGUNG KECAMATAN SEPUTIH MATARAM 

KABUPATEN LAMPUNG TENGAH 

 

(Skripsi) 

 

  

Oleh 

I MADE YUDHA WIRAWAN 

NPM 1913033048 

 

 

 

 

 

 

 

 

FAKULTAS KEGURUAN DAN ILMU PENDIDIKAN 

UNIVERSITAS LAMPUNG 

BANDAR LAMPUNG 

2024 

 



ii 

 

ii 

 

 

 

 

 

 

ABSTRAK 

 

MAKNA SIMBOLIK TRADISI SAPUH LEGER MASYARAKAT BALI 

DESA DHARMA AGUNG KECAMATAN SEPUTIH MATARAM 

KABUPATEN LAMPUNG TENGAH 

 

Oleh: 

 

I Made Yudha Wirawan 

 

Kebudayaan Bali memiliki sebuah tradisi yang sangat penting bagi mereka yang 

dilahirkan pada saat wuku wayang. Tradisi tersebut bernama Sapuh Leger. Tujuan 

penelitian ini menemukan dan menggali makna simbolik dari tradisi Sapuh Leger 

sehingga sangat penting bagi masyarakat Bali. Penelitian ini menggunakan 

penelitian kualitatif sebagai prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif 

berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang diamati 

dengan teknik pengumpulan data dokumentasi, kepustakaan dan wawancara serta 

menggunakan teknik analisis Miles & Huberman yaitu teknik kondensasi data, 

penyajian data dan pengambilan kesimpulan. Dalam pemaknaannya, Sapuh Leger 

memiliki arti yang sangat mendalam pada setiap sarana prasarana, pada rangkaian 

proses pelaksanaannya, dan pada pementasan wayang Sapuh Leger. Hasil dari 

penelitian dan analisis yang telah di lakukan Sapuh Leger (nunas tirta wayang) 

memiliki makna simbolik yang terlihat dari sifat dan kegunaan pada sarana 

berupa banten dan tirta yang memiliki arti banten sebagai media komunikasi 

kepada tuhan dalam memohon rahmat dan tirta sebagai penyucian diri berbagai 

belenggu dan pengaruh yang tidak baik. Agni Homa dengan makna sebagai 

simbolis Dewata Nawa Sanga yang menjaga keseimbangan alam. Kekayonan 

sebagai simbolis dari makrokosmos (bhuana agung) dan mikrokosmos (bhuana 

alit). Wayang Sapuh Leger sebagai simbolis siklus hidup manusia. Mantram 

sebagai simbolis dari kebebasan pikiran dan ruh dari segala penderitaan dan 

kesengsaraan. Secara keseluruhan disimpulkan bahwa makna simbolik dalam 

penyelenggaraan Tradisi Upacara Sapuh Leger memiliki daya/kekuatan untuk 

menumbuhkan pikiran yang kacau menjadi cemerlang sehingga tidak ada 

rintangan yang menyelimuti. 

Kata Kunci : Makna, Sapuh Leger, Wayang 

 

 



iii 

 

iii 

 

 

 

 

ABSTRAC 

THE SYMBOLIC MEANING OF THE SAPUH LEGER TRADITION OF 

THE BALINESE PEOPLE OF DHARMA AGUNG VILLAGE SEPUTIH 

MATARAM DISTRICT CENTRAL LAMPUNG REGENCY 

By 

I Made Yudha Wirawan 

In Balinese culture there are traditions that are very important for those who are 

born during Wuku Wayang. This traditions is called Sapuh Leger. The aim of this 

research is to find and explore the symbolic meaning of the Sapuh Leger tradition 

so that it is very impotant for the Balinese people. Thi research uses qualitative 

research as a research prosecure that produce descriptive data in the form of 

written or spoken words from people and observed behavior using 

documentation, literature and interview data collection techniques and using 

Miles & Huberman analysis techniques, namely data condensation techniques 

data presentation, and drawing conclusions. In its meaning, Sapuh Leger has a 

very deep meaning in every infrastructure, in the series of implementation 

processes, and in the Sapuh Leger wayang performance. The result of the 

research nd analysis that have been carried out by Sapuh Leger (nunas tirta 

wayang) have a symbolic meaning which can be seen from the nature and use of 

the facilities in the form of offerings and tirta which have the meaning of offerings 

as a medium of communication to God in asking for mercy and tirta as self-

purification from various shackles and bad influence. Agni Homa is symbolic of 

the God Nawa Sanga who maintains the balance of nature. Kekayonan is 

symbolic of the macrocosm (Bhuana Agung) and the microcosm (Bhuana Alit). 

The Sapuh Leger puppet is symbolic of the human life cycle. Mantram is a symbol 

of freedom of mind and spirit from all suffering and misery. Overall, the symbolic 

meaning in carrying out the Sapuh Leger Ceremony Tradition has the 

power/strength to grow chaotic thoughts into brilliance so that there are no 

obstacles that surround it. 

Keywords: Meaning, Sapuh Leger, Puppet 

 

 

 

 



iv 

 

iv 

 

 

 

 

 

MAKNA SIMBOLIK TRADISI SAPUH LEGER MASYARAKAT BALI 

DESA DHARMA AGUNG KECAMATAN SEPUTIH MATARAM 

KABUPATEN LAMPUNG TENGAH 

 

 

Oleh 

I MADE YUDHA WIRAWAN 

 

SKRIPSI 

Sebagai Salah Satu Syarat Mencapai Gelar  

SARJANA PENDIDIKAN 

 

Pada  

Program Studi Pendidikan Sejarah 

Jurusan Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial 

 

 

 

 

 

 

 

 

FAKULTAS KEGURUAN DAN ILMU PENDIDIKAN 

UNIVERSITAS LAMPUNG 

BANDAR LAMPUNG 

2024 









viii 

 

viii 

 

 

 

 

 

RIWAYAT HIDUP 

 

Penulis dilahirkan di Desa Dharma Agung Kecamatan 

Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah, pada 

Tanggal 3 Juni 2001. Anak ke dua dari dua bersaudara dari 

pasanggan Bapak I Wayan Sudia dengan Ibu Made Winarti. 

Pendidikan penulis dimulai dari SD di SD Negeri 1 Bumi 

Dipasena Makmur (2007-2013), Melanjutkan sekolah 

menengah pertama di SMP Negeri 1 Seputih Mataram 

(2013-2016), melanjutkan sekolah menegah atas di SMA Negeri 1 Seputih 

Mataram (2016-2019), dan pada 2019 penulis melanjutkan pendidikan strata 1 di 

Program Studi Pendidikan Sejarah Universitas Lampung Melalui jalur SBMPTN. 

 

Pada semester VI penulis melaksanakan Kuliah Kerja Nyata (KKN) di Desa 

Sanggar Buana Kecamatan Seputih Banyak Kabupaten Lampung Tengah. Dan 

semester VI penulis juga melaksanakan Program Pengenalan Lapangan 

Persekolahan (PLP) SD Negeri 1 Sanggar Buana. Selama menjadi mahasiswa 

penulis aktif pada organisasi UKM Hindu Unila dan menjadi anggota bidang 

penelitian dan pengembangan pada tahun 2020 dan penulis juga aktif pada 

organisasi FOKMA (forum komunikasi mahasiswa sejarah) menjadi anggota 

bidang kerohanian pada tahun 2022. 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

ix 

 

 

 

 

 

MOTTO 

 

 

“Ia yang mengerjakan lebih dari apa yang dibayar pada suatu saat akan dibayar 

lebih dari apa yang ia kerjakan.” 

(NAPOLEON HILL) 

 

 

"Yang membuat orang dikenal adalah hasil perbuatannya, perkataannya, dan 

pikirannya. Melalui ketiganya ini orang mengetahui kepribadian diri."  

(SARASAMUSCAYA SLOKA 77) 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

x 

 

 

 

 

PERSEMBAHAN 

 

Om Awighnam Astu Namo Siddham, 

Om Sidhirastu Tad Astu Swaha 

 

Puji dan syukur kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa atas asung kerta dan wara 

nugraha-Nya. 

 

Dengan kerendahan hati dan rasa syukur, ku persembahkan sebuah karya ini 

sebagai tanda cinta dan sayangku kepada Bapak I Wayan Sudia  dan Ibu Made 

Winarti yang telah membesarkan dengan penuh kasih sayang, pengorbanan, dan 

kesabaran. Terimakasih atas setiap tetes keringat, dan yang selalu membimbing 

dan mendoakanku agar selalu mendapatkan kemudahan dan menjalankan studi, 

mendoakan keberhasilanku, sungguh semua yang Bapak dan Ibu berikan tak 

mungkin terbalaskan. 

 

Untuk almamaterku tercinta 

“UNIVERSITAS LAMPUNG” 

 

 

 

 

 



xi 

 

xi 

 

 

 

 

SANWACANA 

 

Puji syukur kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa, atas Asung Kerta Wara 

Nugraha-Nya, saya dapat menyelesaikan penyusunan skripsi ini. Penulis skripsi 

yang berjudul “Makna Simbolik Tradisi Sapuh Leger Masyarakat Bali Desa 

Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah” 

adalah salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Pendidikan pada 

Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Lampung. Penulis menyadari 

bahwa dalam penyusunan skripsi ini tidak terlepas dari bantuan dan dukungan 

dari berbagai pihak. Oleh karena itu, dalam kesempatan ini penulis mengucapkan 

terimakasih kepada:  

1. Bapak Prof. Dr. Sunyono, M.Si. selaku Dekan Fakultas Keguruan dan 

Ilmu Pendidikan Universitas Lampung. 

2. Bapak Dr. Riswandi, M.Pd. selaku Wakil Dekan I Bidang Akademik 

danKerjasama Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas 

Lampung. 

3. Bapak Dr. Albet Maydiantoro, S.Pd., M.Pd. selaku Wakil Dekan II 

Bidang Keuangan Umum dan Kepegawaian Fakultas Keguruan dan 

Ilmu Pendidikan Universitas Lampung. 

4. Bapak Hermi Yanzi, S.Pd. M.Pd. selaku Wakil Dekan III Bidang 

Kemahasiswaan Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan Universitas 

Lampung. 

5. Bapak Dr. Dedi Miswar S.Si. M.Pd. selaku Ketua Jurusan Pendidikan 

Ilmu Pengetahuan Sosial Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan 

Universitas Lampung. 

6. Ibu Yustina Sri Ekwandari, S.Pd.,M.Hum selaku Ketua Program Studi 

Pendidikan Sejarah dan selaku dosen pembimbing I skripsi penulis, 



xii 

 

xii 

 

terimakasih Ibu atas segala saran, bimbingan dan kepeduliannya 

selama penulis menjadi mahasiswa di Program Studi Pendidikan 

Sejarah Universitas Lampung. 

7. Bapak Marzius Insani, S.Pd., M.Pd. selaku Dosen Pembimbing 

Akademik dan Pembimbing II skripsi penulis, terimakasih bapak atas 

segala saran, bimbingan dan kepedulianya selama penulis menjadi 

mahasiswa di Program Studi Pendidikan Sejarah Universitas 

Lampung. 

8. Ibu Prof. Dr. Risma Margaretha Sinaga, M.Hum. selaku pembahas 

skripsi penulis, terimakasih Ibu atas segala saran, bimbingan dan 

kepedulianya selama penulis menjadi mahasiswa di Program Studi 

Pendidikan Sejarah Universitas Lampung. 

9. Bapak dan Ibu Dosen Program Studi Pendidikan Sejarah, dan para 

pendidik di Unila pada umumnya yang telah memberikan ilmu 

pengetahuan. 

10. Teruntuk kakak saya tersayang Ni Wayan Lisa Lismayanti sudah 

memberikan dukungan baik moril maupun materil selama saya 

berkuliah sampaisaya bisa mencapai gelar sarjana. 

11. Teruntuk keluarga baru saya selama berkuliah di Universitas 

Lampung, yaitu teman-teman, Ridho, Ado, Irsal, Rizky Nuril, Fajar, 

Ikhsan, Rayhan, Sopan, Cindi, Alfi, Reynaldi, Novita dan Dea 

terimakasih sudah menjadi keluarga kecil saya selama di Universitas 

Lampung. 

12. Teruntuk teman-teman saya selama melaksanakan KKN dan PLP di 

Desa Sanggar Buana, yaitu teman-teman, Indra, Feni, Anisya, Meisye, 

Fatimah, Intan dan Renanda terimakasih sudah menjadi keluarga kecil 

saya selama KKN dan PLP. 

13. Teman-teman seperjuangan sekaligus keluarga saya di Pendidikan 

Sejarah angkatan 2019 yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu, 

terima kasih atas dukungan yang telah diberikan kepada saya, semua 

kenangan manis, cinta dan kebersamaan yang tidak akan pernah saya 



xiii 

 

xiii 

 

lupakan selama kita melaksanakan kegiatan perkuliahan di Prodi 

Pendidikan Sejarah tercinta ini. 

Semoga hasil penulisan penelitian ini dapat berguna dan bermanfaat bagi kita 

semua. Penulis mengucapkan terima kasih banyak atas segala bantuannya, 

semoga Ida Sang Hyang Widhi Wasa memberikan kebahagiaan atas semua yang 

telah kalian berikan.  

 

Bandar Lampung, 02 Oktober 2024 

 

 

I Made Yudha Wirawan 

NPM. 1913033048 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 

 

xiv 

 

 

 

 

DAFTAR ISI 

  Halaman 

HALAMAN JUDUL ...................................................................................... i 

HALAMAN PERSETUJUAN ...................................................................... ii 

ABSTRAK .................................................................................................... iii 

PENGESAHAN............................................................................................ vi 

RIWAYAT HIDUP .................................................................................... viii 

MOTTO ....................................................................................................... ix 

PERSEMBAHAN ..........................................................................................x 

SANWACANA ............................................................................................. xi 

DAFTAR ISI ...............................................................................................xiv 

DAFTAR GAMBAR ................................................................................. xvii 

DAFTAR TABEL .................................................................................... xviii 

I. PENDAHULUAN 

1.1 Latar Belakang Masalah ....................................................................1 

1.2 Rumusan Masalah .............................................................................8 

1.3 Tujuan Penelitian ..............................................................................8 

1.4 Manfaat Penelitian ............................................................................8 

1.5 Kerangka Pikir ..................................................................................9 

1.6 Paradigma ....................................................................................... 11 

II. TINJAUAN PUSTAKA 

2.1 Tinjauan Pustaka ............................................................................. 12 

2.1.1 Budaya .................................................................................. 12 

2.1.2 Tradisi ................................................................................... 14 

2.1.3 Makna Simbolik .................................................................... 15 

2.1.4 Sapuh Leger .......................................................................... 16 



xv 

 

xv 

 

2.1.5 Masyarakat Bali .................................................................... 18 

2.1.6 Teori Semiotika ..................................................................... 19 

2.1.7 Penelitian Terdahulu .............................................................. 22 

III. METODE PENELITIAN 

3.1 Ruang Lingkup Penelitian ............................................................... 25 

3.2 Metode Penelitian ........................................................................... 25 

3.3 Teknik Pengumpulan Data .............................................................. 27 

3.3.1 Teknik Kepustakaan............................................................. 27 

3.3.2 Teknik Dokumentasi ............................................................ 28 

3.3.3 Teknik Wawancara .............................................................. 29 

3.3.4 Teknik Observasi ................................................................. 31 

3.4 Teknik Analisis Data ....................................................................... 32 

IV HASIL DAN PEMBAHASAN 

4.1 Hasil Penelitian .............................................................................. 34 

4.1.1 Gambaran Umum Desa Dharma Agung ............................... 34 

4.1.1.1  Sejarah Desa Dharma Agung ................................... 34 

4.1.1.2  Letak Geografis Desa Dharma Agung ..................... 35 

4.1.1.3 Sistem Sosial Ekonomi Mayarakat Desa Dharma  

Agung ..................................................................... 36 

4.1.1.4  Budaya Masyarakat Desa Dharma Agung ................ 38 

4.1.2 Asal-Usul Tradisi Sapuh Leger ............................................ 39 

4.1.3 Rangkaian Acara Tradisi Sapuh Leger ................................. 46 

4.1.3 Simbol-Simbol Pada Sarana Tradisi Sapuh Leger................. 50 

4.1.4 Simbol-Simbol Pada Proses Pelaksanaan Tradisi Sapuh  

 Leger ................................................................................... 66 

4.2 Pembahasan ................................................................................... 75 

4.2.1 Analisis Makna Simbolik Tradisi Sapuh Leger Dengan  

 Trigonomi Teori Semiotika Charles Sanders Peirce.............. 75 

4.2.2 Makna Simbolik Pada Sarana Tradisi Sapuh Leger .............. 83 

4.2.3 Makna Simbolik Pada Proses Pelaksanaan Tradisi Sapuh 

Leger ................................................................................... 84 



xvi 

 

xvi 

 

4.2.4 Makna Simbolik Dilihat Dari Aspek Spiritual ...................... 85 

4.2.5 Makna Simbolik Dilihat Dari Aspek Sosial Budaya ............. 90 

V. KESIMPULAN DAN SARAN 

5.1 KESIMPULAN ............................................................................ 94 

5.2 SARAN ........................................................................................ 95 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................... 96 

LAMPIRAN ................................................................................................. 99



xvii 

 

xvii 

 

 

 

 

 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar Halaman 

1.    Gambar teknik analisis data ................................................................ 32 

2. Gambar peta administrative Seputih Mataram .................................... 35 

3. Gambar jro mangku nganteb bebantenan ........................................... 48 

4. Gambar proses meruwat ..................................................................... 49 

5. Gambar sanggah tutuan dan sanggah cucuk....................................... 51 

6. Gambar Banten sesayut penebasan baya ............................................ 52 

7. Gambar banten byakala ..................................................................... 53 

8. Gambar banten prayascitta ................................................................ 56 

9. Gambar banten suci pejati .................................................................. 59 

10. Gambar perangkat wayang ................................................................. 65 

11. Gambar Agni homa ............................................................................ 66 

12. Gambar tirta ....................................................................................... 67 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xviii 

 

xviii 

 

 

 

 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel Halaman 

1.    Tabel informan ................................................................................... 30 

2. Tabel data penduduk berdasarkan jenis kelamin ................................. 36 

3. Tabel data penduduk berdasarkan tingkat pendidikan ......................... 37 

4. Tabel data penduduk berdasarkan mata pencaharian ........................... 37 

5. Tabel data penduduk berdasarkan agama ............................................ 38 

6. Tabel analisis makna simbolik Tradisi Sapuh Leger dengan 

trigonomi teori Semiotika Charles Sanders Peirce .............................. 72 

 

 



1 

 

1 

 

 

 

 

 

I. PENDAHULUAN 

 

 

 

1.1 Latar Belakang Masalah 

Kebudayaan adalah segala hal yang terkait dengan seluruh aspek kehidupan 

manusia, yang dihayati dan dimiliki bersama. Kebudayaan terdapat kepercayaan, 

kesenian dan adat istiadat. Kata kebudayaan memiliki kata dasar “budaya” yang 

berarti pikiran, akal budi, hasil. Kebudayaan adalah seluruh kemampuan manusia 

yang didasarkan pada pemikirannya, tercermin pada perilaku dan pada benda-

benda hasil karya mereka, yang diperoleh dengan cara belajar. Kebudayaan 

memiliki 3 wujud, yaitu: 1) wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks dari ide-

ide, gagasan, nilai-nilai, norma-norma, peraturan dan sebagainya; 2) wujud 

kebudayaan sebagai suatu kompleks aktivitas serta tindakan berpola dari manusia 

dalam masyarakat; 3) wujud kebudayaan sebagai benda-benda hasil karya 

manusia. Ketiga wujud kebudayaan tersebut tidak dapat dipisahkan dalam 

kehidupan masyarakat. Kebudayaan ideal dan adat istiadat mengarah kepada 

tindakan dan karya manusia. Ide-ide, tindakan dan karya manusia, menghasilkan 

benda-benda kebudayaan-kebudayaan (Koentjaraningrat, 1985).  

Terdapat tujuh unsur kebudayaan yang dapat ditemukan pada semua bangsa di 

dunia. Ketujuh unsur yang dapat kita sebut sebagai isi pokok dari tiap kebudayaan 

di dunia itu adalah, bahasa, kesenian, religi, sistem teknologi, sistem sosial atau 

kekerabatan atau kemasyarakatan, sistem pengetahuan dan sistem mata 

pencaharian hidup (Wiranata, 2011). Indonesia sebagai negara yang terdiri dari 

banyaknya suku bangsa, ras, dan agama, tentunya memiliki kebudayaan yang 

sangat beragam didalamnya. Salah satu kebudayaan yang ada yaitu budaya Bali.  



2 

 

2 

 

Suku Bali sendiri memiliki berbagai kearifan budaya yang terus selalu 

dilestarikan oleh masyarakat Bali seperti selalu melakukan kegiatan berbagai 

ritual, tradisi atau upacara dalam kehidupan sehari-hari meminta permohonan 

kepada Sang Hyang Widhi untuk keselamatan di dalam hidupnya dari berbagai 

gangguan yang ada di alam semesta. Tradisi ataupun ritual bagi masyarakat Bali 

sendiri merupakan sesuatu yang disakralkan sehingga harus dilaksanakan. 

Pelaksanaan tradisi atau ritual oleh masyarakat Bali didasarkan pada peraturan 

adat atau disebut awig-awig yang telah ditentukan bersama sebelumnya. 

Pelaksanaan tradisi dalam masyarakat Bali juga didasarkan pada hari baik dan 

buruk, yang mana dilihat melalui sistem penanggalan atau kalender yang 

digunakan masyarakat Bali.  

Masyarakat Bali menggunakan sistem penanggalan yang disebut Kalender Saka. 

Kalender Saka berasal dari kalender Hindu yang disesuaikan berdasarkan 

kehidupan masyarakat Bali. Berdasarkan siklus bulan, ia juga mengikuti tata 

surya seperti halnya kalender Masehi (Wicaksana dan Wicaksandita, 2021). 

Selain itu masyarakat Bali juga mengenal sistem Pawukon yang berbeda dengan 

sistem penanggalan umum di dunia. Namun, kalender ini sulit untuk diikuti, 

karena perhitungan minggu yang berbeda berjalan secara bersamaan dan tidak ada 

hari yang urutannya sama (Wijayanto, 2019). Di dalam kalender Pawukon 

terdapat sistem perhitungan hari yang satuannya disebut dengan istilah "wuku" 

yang terdiri dari 7 hari. Satu siklus Pawukon memiliki 30 wuku, artinya dalam 

satu siklus berjumlah 210 hari (Dewi, 2020). Penggunaan banyaknya sistem 

kalender menjadi rumit dan membingungkan, sehingga masyarakat Bali 

menggabungkan dan membuat kalender baru yang terdiri dari cetakan tanggal 

kalender Masehi, Saka, dan Pawukon, yang disebut kalender Bali yang digunakan 

masyarakat Bali saat ini. 

Pergerakan siklus wuku dimulai dari tanggal 26 April 408 dan terus berlanjut 

hingga saat ini. Tanggal ini adalah wuku pertama yang diberi nama wuku Sinta, 

Seminggu atau 7 hari setelahnya nama wuku berganti menjadi wuku Landep, 

kemudian berturut nama wuku berubah setiap minggunya sesuai urutan kelahiran 

anak-anak Dewi Sinta. Wuku penutup adalah wuku Watu Gunung, setelah itu 



3 

 

3 

 

(setelah 30 x 7 = 210 hari) siklus dimulai kembali ke asal wuku Sinta (Wicaksana 

dan Wicaksandita, 2021).  

Kalender Bali merupakan elemen fundamental yang menentukan kehidupan 

sehari-hari masyarakat Bali. Misalnya, setiap minggunya terdapat daftar aktivitas 

yang dilarang, seperti menebang bambu, namun juga terdapat hari-hari yang 

mendorong aktivitas tertentu, seperti menikah atau menanam atau memanen 

tanaman. Ketika menghadapi kesulitan dalam menemukan tanggal dengan tingkat 

keberuntungan yang tinggi untuk upacara seperti pernikahan, potong gigi, 

kremasi, atau bahkan sekedar pemberkatan rumah setelah pembangunan, 

masyarakat Bali akan berkonsultasi dengan pendeta untuk mencari hari baik, jika 

tidak masyarakat Bali takut akan mendapat nasib buruk (Ramdhani, 2017).  

Sistem Pawukon dalam kalender Bali ini juga memafhumi watak dan sifat 

seseorang. Di setiap wuku akan ditemukan representasi sifat baik dan buruk yang 

lahir pada wuku tersebut (Trisnawati, 2009). Sebagai contoh, orang yang lahir 

pada wuku Sinta; cemburuan, memiliki keinginan yang besar, sering mendapat 

halangan yang tidak terduga, pandai berkomunikasi, hatinya lembut, perintahnya 

cenderung keras di depan namun melunak saat di belakang, memiliki cita-cita 

yang tinggi dan mulia, tangkas, menyukai pameran, murah hati, adil, pelupa, dan 

kehidupannya kelak bahagia. Karena hal itu masyarakat Bali akan sangat 

memperhatikan wuku terutama dalam sebuah kelahiran.  

 



1 

 

1 

 

Kalender Wuku Bali Tahun 2024 

 

Ukir  Kulantir Tolu  Gumbreg  Wariga Warigadian Julungwangi Sungsang Dunggulan Kuningan 

1-6 

Januari 

7-13 

Januari 

14-20 

Januari 

21-27 

Januari 

28 Jan – 3 

Feb 

4-10 

Februari 

11-17 

Februari 

18-24 

Februari 

25 feb – 2 

maret 

3 – 9 

Maret 

          

Langkir Medangsia Pujut Pahang Krulut Merakih Tambir Mdangkgn Matal Uye 

10-16 

Maret 

17-23 

Maret 

24-30 

Maret 

31 Mar – 6 

april 

7-13 April 14 – 20 

April 

21-27 April 28 april – 4 

mei 

5-11 mei 12-18 Mei 

          

Menail Prangbkt Bala Ugu Wayang Klawu Dukut Watugung Sinta Landep 

19-25 Mei 26 mei – 1 

Juni 

2-8 Juni 9-15 Juni 16-22 Juni 23-29 Juni 30 Juni – 6 

Juli 

7-13 Juli 14-20 Juli 21-27 Juli 

          

Ukir Kulantir Tolu Gumbreg Wariga Warigadian Julungwangi Sungsang Dunggulan Kuningan 

28 Juli – 3 

Agustus 

4-10 

Agustus 

11-17 

Agustus 

18-24 

Agustus 

25-31 

Agustus 

1-7 

September 

8-14 

September 

15-21 

September 

22-28 

Septemberr 

29 Sept - 5 

Oktober 

          

Langkir Medangsia Pujut Pahang Krulut Merakih Tambir Mdangkugn Matal Uye 

6-12 

Oktober 

13-19 

Oktober 

20-26 

Oktober 

27 Okt – 2 

November 

3-9 

November 

10-16 

November 

17-23 

November 

24-30 

November 

1-7 

Desember 

8-14 

Desember 

          

Menail Prangbkt Bala        

15-21 

Desember 

22-28 

Desember 

29 Des - 

4 Januari 

       

Sumber: Kalender Saka Bali 2024 

 



5 

 

5 

 

Diantara 30 wuku yang ada, terdapat 1 wuku yang dianggap sangat buruk atau 

keramat, yaitu wuku Wayang. Masyarakat Bali biasanya akan menghindari wuku 

Wayang, terutama dalam kelahiran seorang anak. Orang yang lahir di wuku 

Wayang, umumnya memiliki karakter yang berbeda dari kebanyakan orang dan 

cenderung aneh, dalam artian biasanya ia memiliki sifat yang normal namun tiba-

tiba akan memunculkan sifat yang berlawanan dari biasanya. Pembawaan sifat 

yang berbeda dari anak yang lahir pada wuku Wayang tersebut perlu dinetralkan 

dengan cara dibuatkan Upacara Sapuh Leger (Ramdhani, 2017). Sapuh Leger 

merupakan Upacara yang khusus untuk melakukan pembersihan secara rohani 

terhadap anak yang lahir pada wuku Wayang. Satu minggu wuku Wayang dari 

hari minggu sampai sabtu dianggap memiliki nilai cemer (kotor) dan mengandung 

kegelapan dunia yang bisa menyebabkan perjalanan hidupnya menjadi kurang 

baik. Anak tersebut dikhawatirkan dirundung malapetaka, akibat dikejar-kejar 

Bhatara Kala.   

Di Bali sendiri banyak orang berkata bahwa ngeruwat orang pada tumpek wayang 

itu ada aturan umur. Umur 3 oton baru boleh diruwat Sapuh Leger. Tetapi ada 

sumber yang menyebutkan bahwasanya orang berumur 7 bulan dalam kandungan 

itu harus diruwat atau yang disebut dengan megedong-gedongan. Kalau kita 

melihat megedong-gedongan dapat dilakukan pengruatan dengan harapan bayinya 

akan lahir dengan sempurna. Kemudian setelah kita lihat setelah Tigang Oton 

baru kita melakukan ruwatan, supaya muncul dulu nilai-nilai positif negatifnya 

baru dilakukan ruwatan. Untuk secara adat upacara ini biasanya dilaksanakan 

pada anak yang baru berumur 7-10 tahun dengan tujuan agar pengaruh, derita dan 

celaka si anak dapat segera dinetralisir dan tidak terbawa sampai pada waktu 

dewasa nanti. Pada umumnya pelaksanaan upacara Sapuh Leger dilaksanakan 

sesuai dengan hari lahir berdasarkan dengan pertemuan saptawara dengan 

pancawara sesuai kelahirannya. Maka penulis berkesimpulan bahwasanya, kalo 

kita mengupayakan sedini mungkin itu adalah hal yang maksimal. 

Pada masyarakat Bali di Desa Dharma Agung berbagai tradisi serta upacara adat 

yang ada dilaksanakan sesuai dengan yang terdapat di Pulau Bali, sehingga tidak 

ada perbedaan yang berarti dalam adat tradisi yang dilakukan masyarakat di desa 



6 

 

6 

 

ini. Dengan demikian, tradisi Sapuh Leger masih dilaksanakan oleh masyarakat 

Bali di desa Dharma Agung sesuai dengan yang ada di Pulau Bali. Akan tetapi, 

pada era saat ini pelaksanaan tradisi ini tidak seperti sebelumnya. Secara adat 

tradisi Sapuh Leger ini senantiasa dilaksanakan pada saat masih muda usia 7-10 

tahun, sehingga dampak kurang baik yang dibawa wuku Wayang tidak akan 

berdampak pada pertumbuhannya. Akan tetapi, dari observasi yang telah penulis 

lakukan diketahui bahwa pelaksanaan tradisi ini diadakan setelah anak dewasa 

dan ada juga yang tidak melaksanakan sama sekali semasa hidupnya atau 

dilaksanakan setelah meninggal bersamaan dengan upacara Ngaben. Hal tersebut 

kurang baik karena jika tidak dilakukan pengruwatan, sifat-sifat kurang baik yang 

dibawa saat kelahirannya di wuku Wayang akan mempengaruhi pertumbuhan 

anak hingga dewasa.  

Melalui observasi awal yang penulis lakukan, penulis menemukan seorang 

narasumber bernama Ni Wayan Lisa Lismayanti yang pernah melaksanakan 

tradisi Sapuh Leger. Narasumber merupakan seseorang dengan kelahiran wuku 

wayang, pada awalnya ia tidak melakukan upacara tersebut, akan tetapi pada saat 

ia semakin dewasa kerap mengalami kecelakaan. Yang pertama sangat parah 

dimana ia koma dan harus dirawat inap selama 2 minggu. Setelah itu ia terus 

mengalami kecelakaan, walaupun hanya ringan tetapi intensitasnya cukup sering 

dan waktunya itu tepat saat tengah hari dan mendekati hari raya suci. Karena hal 

itu orang tuanya kemudian mengadakan upacara Sapuh Leger, dan hingga saat ini 

menurut narasumber belum pernah lagi mengalami kecelakaan seperti 

sebelumnya. Menurut orang tua narasumber, karakter Ni Wayan Lisa sendiri baik-

baik saja karena sejak kecil ia selalu dididik dengan baik oleh orang tuanya, 

namun dalam pertumbuhannya ia terkadang akan memunculkan sifat yang 

berlawanan seperti tiba-tiba akan membantah padahal biasanya ia seorang yang 

rajin dan penurut. Hal tersebut yang menjadi alasan lain bagi orang tuanya untuk 

melaksanakan Sapuh Leger. Berdasarkan hasil tersebut, terlihat benar adanya 

bahwa kelahiran wuku wayang berdampak pada kehidupan yang bersangkutan. 

Dalam hal ini ada baiknya upacara Sapuh Leger dilakukan sedini mungkin.  



7 

 

7 

 

Melihat dari pernyataan di atas bahwa, kita semua yang lahir pada wuku wayang 

benar adanya untuk melakukan sebuah upacara dengan melakukan upacara 

dengan wayang, nunas tirta panglukatan dan mengikuti sarana-sarana yang 

diberikan atau yang patut dipersiapakan dalam melakukan sebuah upacara 

tersebut. Jika tidak maka atmanya akan menjadi seperti pisang yang tumbuh di 

tengah hutan belantara. Untuk mengantisipasi hal tersebut maka dibuatkanlah 

sebuah upacara sapuh leger. Pementasan Wayang Sapuh Leger memiliki fungsi 

untuk menyertai pelaksanaan Upacara, seperti dalam praktik ajaran Agama Hindu 

dalam Yadnya sub bagian Manusa Yadnya (Korban suci yang ditujukan kepada 

manusia). Pementasan Wayang Sapuh Leger merupakan bagian yang tidak 

terpisahkan dari upacara Sapuh Leger, dengan kata lain pementasan ini bukanlah 

hiburan setelah upacara pelaksanaan, melainkan tahapan yang harus dilaksanakan 

ketika upacara berlangsung sebelum akhirnya dilakukan pengruwatan/melukat 

kepada yang melaksanakan (Apriani, 2012). 

Tradisi Sapuh Leger merupakan salah satu bentuk kebudayaan yang dihasilkan 

masyarakat Bali. Tradisi ini telah diwariskan secara turun-temurun dan menjadi 

warisan budaya yang wajib untuk dijalankan dan dilestarikan oleh masyarakat 

Bali. Dalam sebuah kebudayaan tentu saja terdapat makna yang terkandung 

didalamnya, seperti makna, simbolis, dan religi. Sebagai bentuk kebudayaan, 

tradisi Sapuh Leger tentunya memiliki banyak makna didalamnya. Tradisi ini baik 

dalam sarana, prosesi, dll, memiliki nilai-nilai yang mengatur tata hidup 

masyarakat Bali. Berdasarkan observasi yang dilakukan penulis di Desa Dharma 

Agung, masyarakat Bali yang ada di desa ini pada umumnya kurang memahami 

makna dalam tradisi Sapuh Leger. Hanya ketua adat, pemangku, ida pedanda, 

sesepuh, dan orang tua terdahulu yang memahami tradisi upacara Sapuh Leger 

ini, selain mereka tidak banyak masyarakat terutama kalangan muda di desa yang 

memahami secara menyeluruh, banyak dari mereka hanya mengetahui bahwa 

tradisi ini ada dan dilaksanakan pada kelahiran wuku Wayang. Banyak orang 

beranggapan yang penting sudah melaksanakan maka beres, tidak peduli kapan 

dilaksanakannya. Berdasarkan hal tersebut, maka penulis bermaksud mengadakan 



8 

 

8 

 

penelitian mengenai “Makna Simbolik Tradisi Sapuh Leger Masyarakat Bali Desa 

Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah”. 

1.2 Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang masalah tersebut, maka rumusan masalah pada 

penelitian ini yaitu : 

1. Apa sajakah sarana dan prasarana yang digunakan pada Tradisi Sapuh 

Leger masyarakat Bali? 

2. Bagaimanakah proses pelaksanaan tradisi Sapuh Leger masyarakat Bali?  

3. Apa sajakah makna simbolik dalam tradisi Sapuh Leger masyarakat Bali 

desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung 

Tengah? 

1.3 Tujuan Penelitian 

Berdasarkan pada rumusan masalah di atas, maka tujuan penelitian yang ingin 

dicapai oleh penulis ini adalah:  

1. Mengetahui sarana dan prasarana pada Tradisi Sapuh Leger. 

2. Mengetahui pelaksanaan Tradisi Sapuh Leger masyarakat Bali.  

3. Mengetahui makna simbolik dalam Tradisi Sapuh Leger masyarakat Bali 

Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung 

Tengah 

1.4 Manfaat Penelitian 

Setiap penelitian tentunya mempunyai kegunaan pada pihak-pihak yang 

membutuhkan, adapun kegunaan dalam penelitian ini antara lain: 

1.4.1. Secara Teoritis 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan sumbangan pengetahuan 

dalam rangka pengembangan ilmu pegetahuan khususnya ilmu-ilmu sosial 

dan budaya mengenai makna simbolik dalam tradisi Sapuh Leger dalam 

kehidupan sosial masyarakat Bali di Desa Dharma Agung Kecamatan 

Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah. 

 



9 

 

9 

 

1.4.2. Secara Praktis 

a. Bagi Pembaca 

Memberikan informasi kepada peminat kebudayaan yang ingin 

mengetahui tentang proses pelaksanaan serta makna simbolik dalam 

Tradisi Sapuh Leger dalam kehidupan sosial budaya masyarakat Bali 

di Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten 

Lampung Tengah. 

b. Bagi Peneliti 

Penelitian ini diharapkan dapat menambah pengetahuan dan wawasan 

bagi peneliti mengenai proses pelaksanaan serta makna simbolik 

dalam Tradisi Sapuh Leger dalam kehidupan sosial budaya masyarakat 

Bali di Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten 

Lampung Tengah. 

 

1.5 Kerangka Pikir 

Suku Bali di Desa Dharma Agung memiliki berbagai kearifan budaya yang terus 

selalu dilestarikan oleh masyarakat Bali diantaranyai selalu melakukan kegiatan 

berbagai ritual, tradisi atau upacara dalam kehidupan sehari-hari meminta 

permohonan kepada Sang Hyang Widhi untuk keselamatan di dalam hidupnya 

dari berbagai gangguan yang ada di alam semesta. Berbagai tradisi suku Bali 

selalu dilaksanakan dengan melihat hari baik dan buruk, yang diketahui melalui 

perhitungan tanggal kalender Bali. Dalam kalender Bali terdapat sistem wuku, 

diantara 30 wuku yang ada, terdapat 1 wuku yang dianggap sangat buruk atau 

keramat, yaitu wuku Wayang. Masyarakat Bali biasanya akan menghindari wuku 

Wayang, terutama dalam kelahiran seorang anak. Satu minggu wuku Wayang dari 

hari minggu sampai sabtu dianggap memiliki nilai cemer (kotor) dan mengandung 

kegelapan dunia yang bisa menyebabkan perjalanan hidupnya menjadi kurang 

baik. Bagi masyarakat Bali, terdapat keyakinan bahwa anak yang lahir pada wuku 

Wayang memiliki karakter yang berbeda dari kebanyakan orang dan cenderung 

aneh, dalam artian biasanya ia memiliki sifat yang normal namun tiba-tiba akan 

memunculkan sifat yang berlawanan dari biasanya. Pembawaan yang kurang baik 



10 

 

10 

 

dari anak yang lahir pada wuku Wayang perlu dinetralkan dengan cara dibuatkan 

Upacara Sapuh Leger (Nunas Tirta Wayang). 

Tradisi Sapuh Leger merupakan tradisi masyarakat suku Bali yang dilakukan pada 

orang-orang yang lahir pada wuku wayang dengan tujuan membersihkan diri dari 

mala atau aura negatif yang masih tetap dilaksanakan sampai saat ini oleh 

masyarakat Bali. Adapun persiapan yang harus dilakukan sebelum melaksanakan 

Tradisi Sapuh Leger yaitu meliputi pemilihan waktu hari, tanggal, dan tempat 

yang dianggap baik untuk sang anak. Kemudian mempersiapkan sarana seperti 

bebantenan, tirta dan wayang yang akan dipentaskan. Lalu penghaturan banten 

dan tirta oleh mangku dalang, diikuti oleh pementasan wayang dan diakhiri 

dengan penunasan tirta kepada sang anak. Dalam prosesi pengruwatan ini 

terdapat berbagai macam peralatan/sarana/media atau piranti yang digunakan oleh 

Mangku Dalang selaku pemimpin ritual dalam menyukseskan tugas dan 

kewajibannya sebagai pemimpin upacara. Tradisi Sapuh Leger mempunyai 

makna simbolik dalam setiap prosesi dan sarana yang digunakan, dimana makna 

dalam tradisi Sapuh Leger mengandung nilai-nilai dan filosofi yang mengatur tata 

hidup masyarakat Bali di Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram. 



11 

 

11 

 

 

1.6 Paradigma 

Kerangka pemikiran dalam penelitian ini yaitu makna dari pelaksanaan Tradisi 

Sapuh Leger di Desa Dharma Agung, Kecamatan Seputih Mataram. Kerangka 

pemikiran dalam penelitian ini sebagai berikut: 

 

 

 

 

    

 

 

 

 

 

 

 

Keterangan: 

 : Garis hubungan 

 : Garis pengaruh 

 

  

 

Tradisi Sapuh Leger 

Simbol-simbol 

Representamen 

Makna Simbolik 

Interpretan Objek 



12 

 

12 

 

 

 

 

 

II. TINJAUAN PUSTAKA 

 

 

2.1 Kebudayaan 

Kebudayaan merupakan kata berimbuhan dari kata dasar budaya. Budaya atau 

kebudayaan berasal dari Bahasa Sansekerta yaitu budayah, yang merupakan 

bentuk jamak dari buddhi (budi atau akal), diartikan sebagai hal-hal yang 

berkaitan dengan budi dan akal manusia. Dalam Bahasa Inggris, kebudayaan 

disebut dengan culture yang berasal dari Bahasa Latin colere, yang berarti 

mengolah atau mengerjakan. Dalam Bahasa Indonesia culture sudah menjadi kata 

serapan yaitu kultur. Kebudayaan sangat erat kaitannya dengan masyarakat. 

Melville J. Herskovits dan Bronislaw Malinowski mengemukakan bahwa segala 

sesuatu yang terdapat dalam masyarakat ditentukan oleh kebudayaan yang 

dimiliki oleh masyarakat itu sendiri (Kian, 2018). 

Kebudayaan atau disingkat budaya, menurut Koentjaraningrat merupakan 

keseluruhan sistem gagasan, tindakan dan hasil karya manusia dalam rangka 

kehidupan masyarakat yang dijadikan milik diri manusia dengan belajar. 

Kebudayaan adalah hasil kegiatan dan penciptaan batin (akal budi) manusia. 

Perwujudan lain dari kebudayaan adalah benda-benda yang diciptakan oleh 

manusia sebagai mahluk yang berbudaya berupa perilaku dan benda-benda yang 

bersifat nyata yang kesemuanya ditujukan untuk membantu manusia dalam 

melangsungkan kehidupan bermasyarakat (PDSPK Kemdikbud RI, 2016).  

Sementara menurut Daoed Joesoef dalam Arifin (2020), budaya adalah sistem 

nilai yang dihayati, dan segala sesuatu yang mencirikan budaya adalah 

kebudayaan. Nilai itu meliputi: sesuatu yang berbentuk atau berwujud dan dapat 



13 

 

13 

 

disentuh seperti bangunan, karya seni, dan lain-lain. Ada beberapa macam definisi 

kebudayaan, bergantung pada sudut pandang pembuat definisi itu. Kroeber dan 

Kluckhon dalam Devianty (2017) mengumpulkan beberapa definisi yang dibuat 

ahli-ahli antropologi dan membaginya atas enam golongan, yaitu:  

1. Deskriptif, yakni definisi yang menekankan unsur-unsur kebudayaan. 

2. Historis, yakni definisi yang menekankan bahwa kebudayaan itu diwarisi 

secara kemasyarakatan. 

3. Normatif, yakni definisi yang menekankan hakikat kebudayaan sebagai 

aturan hidup dan tingkah laku. 

4. Psikologis, yakni definisi yang menekankan kegunaan kebudayaan dalam 

penyesuaian diri kepada lingkungan, pemecahan persoalan, dan belajar 

hidup. 

5. Struktural, yakni definisi yang menekankan sifat kebudayaan sebagai 

suatu sistem yang berpola dan teratur.  

6. Genetik, yakni definisi yang menekankan terjadinya kebudayaan sebagai 

hasil karya manusia.  

Pembagian budaya juga dapat dibuat dengan suatu pembagian yang lebih 

sederhana, yakni dengan memandang kebudayaan sebagai berikut :  

1. Pengatur dan pengikat masyarakat. 

2. Hal-hal yang diperoleh manusia melalui belajar/pendidikan (nurture). 

3. Pola kebiasaan dan perilaku manusia. 

4. Sistem komunikasi yang dipakai masyarakat untuk memperoleh 

kerjasama, kesatuan, dan kelangsungan hidup masyarakat.  

Menurut Koentjaraningrat (1993), istilah universal menunjukkan bahwa unsur-

unsur kebudayaan bersifat universal dan dapat ditemukan di dalam kebudayaan 

semua bangsa yang tersebar di berbagai penjuru dunia. Ketujuh unsur kebudayaan 

tersebut adalah: 

1. Sistem Bahasa 

2. Sistem Pengetahuan 

3. Sistem Sosial 

4. Sistem Peralatan Hidup dan Teknologi 



14 

 

14 

 

5. Sistem Mata Pencaharian Hidup 

6. Sistem Religi dan Kesenian 

Berdasarkan pengertian di atas maka dapat disimpulkan bahwa kebudayaan 

adalah hasil cipta, karsa, dan rasa manusia yang bersumber dari akal pikiran 

manusia yang didalamnya mencakup pengetahuan, kepercayaan, kesenian, moral, 

hukum, adat istiadat, dan kemampuan-kemampuan serta kebiasaan-kebiasaan 

yang diperoleh manusia melalui aktivitas sehari-hari sebagai anggota masyarakat. 

Sapuh Leger merupakan suatu tradisi dalam budaya Bali yang hingga saat ini 

masih dilakukan oleh suku Bali di Desa Dharma Agung, Kecamatan Seputih 

Mataram, Kabupaten Lampung Tengah. 

2.2    Tradisi 

Tradisi dalam kamus antropologi sama dengan adat istiadat, yakni kebiasaan-

kebiasaan yang bersifat magis-religius dari kehidupan suatu penduduk asli yang 

meliputi mengenai nilai-nilai budaya, norma-norma, hukum dan aturan-aturan 

yang saling berkaitan, dan kemudian menjadi suatu sistem atau peraturan yang 

sudah mantap serta mencakup segala konsepsi sistem budaya dari suatu 

kebudayaan untuk mengatur tindakan sosial. Sedangkan dalam kamus sosiologi, 

diartikan sebagai adat istiadat dan kepercayaan yang secara turun temurun dapat 

dipelihara (Soekanto, 1993). 

Tradisi adalah kesamaan benda material dan gagasan yang berasal dari masa lalu 

namun masih ada hingga kini dan belum dihancurkan atau dirusak. Tradisi dapat 

di artikan sebagai warisan yang benar atau warisan masa lalu. Namun demikian, 

tradisi yang terjadi berulang-ulang bukanlah dilakukan secara kebetulan atau 

disengaja. Lebih khusus lagi, tradisi dapat melahirkan kebudayaan dalam 

masyarakat itu sendiri (Sztompka, 2007).  

Mattulada (1997) mengatakan kebudayaan yang merupakan hasil dari tradisi 

memiliki paling sedikit tiga wujud, yaitu: 

a. Wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks dari ide-ide, gagasan, 

nilainilai, norma-norma, peraturan (ideas) 



15 

 

15 

 

b. Wujud kebudayaan sebagai sebagai kompleks aktivitas serta tindakan 

berpola dari manusia dalam masyarakat (activities) 

c. Wujud kebudayaan sebagai benda-benda hasil karya manusia (artifact) 

Berdasarkan uraian di atas disimpulkan tradisi merupakan kebiasaan tingkah laku 

atau tindakan secara turun-temurun yang masih dijalankan dalam masyarakat. 

Tradisi tidak akan punah dengan adanya informasi, baik secara lisan atau tulisan 

yang diteruskan dari generasi ke generasi. Tradisi dapat dikatakan sebagai adat 

istiadat. Adat istiadat diartikan sebagai tindakan atau tingkah laku yang 

mengandung pada nilai-nilai agama, sedangkan tradisi diartikan tindakan atau 

tingkah laku yang mengandung nilai-nilai budaya seperti halnya tradisi Sapuh 

Leger yang dilakuan oleh masyarakat Bali. 

2.3 Makna Simbolik 

Kamus Ilmu Antropologi menyatakan bahwa makna merupakan arti atau maksud 

(sesuatu kata). “Makna adalah konsep abstrak pengalaman manusia, tetapi 

bukanlah pangalaman orang perorang” (Liliweri, 2010). Ada 3 corak makna yaitu, 

(1) makna inferensial, yakni makna satu kata (lambang) adalah objek, pikiran, 

gagasan, konsep yang ditunjuk oleh kata tersebut. Proses pemikiran makna terjadi 

ketika kita menghubungkan lambang dengan ditujukan lambang; (2) makna yang 

menunjukkan arti (significance) suatu istilah dihubungkan dengan konsep-konsep 

yang lain; (3) makna infensional, yakni makna yang dimaksud oleh pemakai 

symbol (Zimmermann, 2015). Jadi, makna merupakan objek, pikiran, gagasan, 

konsep yang dirujuk oleh suatu kata, yang yang dihubungkan dengan yang 

ditujukan simbol atau lambang.  

Makna adalah konsep, gagasan, ide, atau pengertian yang berada secara padu 

bersama satuan kebahasaan yang menjadi penandanya, yaitu kata, frasa, dan 

kalimat. Simbolik adalah perlambangan; menjadi lambang; misalnya lukisan-

lukisan (Liliweri, 2010). Simbol merupakan bentuk lahiriyah yang mengandung 

maksud. Dapat dikatakan bahwa simbol adalah tanda yang meberitahukan sesuatu 

kepada orang lain, yang mengacu pada objek tertentu di luar tanda itu sendiri 



16 

 

16 

 

yang bersifat konvensional. Simbol adalah tanda yang memiliki hubungan 

konvensional dengan yang ditandainya, dengan yang dilambangkannya dan 

sebagainya. Sistem simbol adalah suatu yang diciptakan oleh manusia dan secara 

konvensional digunakan bersama, teratur dan benar-benar dipelajari, sehingga 

memberi pengertian hakikat “manusia”, yaitu suatu kerangka yang penuh dengan 

arti untuk mengorientasikan dirinya kepada yang lain, kepada lingkungan dan 

kepada dirinya sendiri, sekaligus sebagai produk dan ketergantungan dalam 

interaksi sosial (Ricoreur, 2021). 

Berdasarkan uraian di atas dapat diambil intisarinya bahwa simbol dan makna 

merupakan dua unsur yang berbeda, tapi saling berkaitan, bahkan saling 

melengkapi. Kesatuan simbol dan makna ini akan menghasilkan suatu bentuk 

yang mengandung maksud. Jadi, makna simbolik adalah makna yang terkandung 

dalam suatu hal atau keadaan yang merupakan pengantar pemahaman terhadap 

suatu objek. 

2.4 Sapuh Leger (Nunas Tirta Wayang) 

Istilah sapuh leger berasal dari kata dasar “Sapuh” dan “Leger”. Dalam kamus 

Bali-Indonesia, terdapat kata Sapuh yang artinya membersihkan, dan kata Leger 

sinonim dengan kata leget (Bahasa Jawa) yang artinya tercemar atau kotor. Jadi, 

secara etimologi Sapuh Leger diartikan pembersihan atau penyucian dari keadaan 

tercemar atau kotor. Secara keseluruhan, Wayang Sapuh Leger adalah suatu 

drama ritual dengan sarana pertunjukkan wayang kulit yang bertujuan untuk 

pembersihan atau penyucian diri seseorang akibat tercemar atau kotor secara 

rohani. Upacara Sapuh Leger adalah upacara yang dilakukan oleh orang-orang 

yang lahir pada wuku wayang. Yang konon pada saat wuku wayang dikatakan 

bahwa orang-orang yang lahir pada wuku tersebut memiliki suatu mala atau aura 

negatif yang harus untuk dinetralisir lewat upacara Sapuh Leger. Upacara Sapuh 

Leger biasanya dilakukan pada saat wuku Wayang sesuai dengan hari lahirnya 

(Mardi, 2022). 



17 

 

17 

 

Upacara Sapuh Leger ini merupakan upacara pembersihan diri dari mala atau aura 

negatif. Khusus untuk Tradisi Sapuh Leger ini hanya bisa dilakukan oleh orang-

orang yang lahir pada wuku Wayang, namun tidak hanya wayang yang dicari 

akan tetapi lengkap dengan tukang yang dapat melancarakan kegiatan upacara 

Sapuh Leger. Sebagai mana yang dijelaskan pada teks Kāla Puraṇa dalam 

Juliawan (2018), yang berbunyi sebagai berikut: [...Hana wwang lanang Ki 

Dalang angwayang, nêmonin tumpêk wayang, Sang anāma Mpu Légér 

angwayang. Sāmpun angarêwakên wayang. Saha juru rêdhêp, juru gêndér nia...]. 

Dalam Teks Kala Purana tersebut, dikisahkan bahwa sifat buruk yang dibawa 

wuku Wayang berasal dari Dewa Siwa yang memberikan izin kepada Bhatara 

Kala untuk memangsa anak yang dilahirkan pada wuku wayang. Kala purana 

adalah salah satu teks yang membahas tentang dasar-dasar serta prosesi yang 

harus dilakukan bagi orang–orang yang lahir pada tumpek wayang. Orang-orang 

yang lahir pada tumpek wayang adalah orang-orang yang istimewa atau spesial. 

Diceritakan Bhatara Kala akan memakan segala yang lahir pada wuku wayang 

(menurut kalender Bali) atau yang berjalan tengah hari tepat wuku wayang. 

Kata “Sapuh Leger” di Bali secara khusus dihubungkan dengan pertunjukkan 

wayang dalam kaitannya untuk pemurnian kepada anak/orang yang lahir tepat 

pada wuku Wayang dalam siklus kalender tradisional Bali. Secara ritual upacara 

pemurnian dinamakan lukat/nglukat, yaitu suatu aktivitas untuk membuat air suci 

(tirta) yang dilakukan baik oleh seorang pendeta (pedanda/pemangku) maupun 

seorang dalang (Mangku Dalang) dengan tujuan untuk membersihkan mala 

(kekotoran) rohani seseorang (Utami, 2017). Kenyataannya di lapangan bahwa 

ada dua macam upacara pembersihan (nglukat) dengan sarana wayang kulit yakni 

Sudhamala dan Sapuh Leger. Sudhamala adalah pembuatan air suci (tirta 

panglukatan) yang dilakukan dalang setelah pentas wayang berakhir, ditujukan 

untuk pemurnian pada upacara keagamaan yang meliputi upacara Panca Yajna 

(Dewa Yajna, Rsi Yajna, Pitra Yajna, Manusa Yajna, dan Bhuta Yajna), 

sedangkan Sapuh Leger adalah pembuatan air suci (tirta panglukatan) yang 

dilakukan seorang mangku dalang setelah pertunjukkan wayang, ditujukan untuk 

pembersihan seseorang yang khusus lahir pada wuku Wayang (Apriani, 2012). 



18 

 

18 

 

Berdasarkan penjelasan di atas dapat diambil intisarinya bahwa upacara Sapuh 

Leger merupakan suatu upacara atau ritual yang ditujukan kepada orang-orang 

yang lahir pada wuku Wayang dalam siklus Kalender Saka Bali, dimana upacara 

ini memiliki tujuan untuk menetralisir atau membersihkan diri dari mala atau aura 

negatif. Upacara Sapuh Leger dilaksanakan dengan melakukan pementasan 

wayang kulit sebagai sarana upacara pembersihan, artinya bukan sebagai hiburan 

melainkan sebagai bagian yang tak terpisahkan dari Tradisi Sapuh Leger. Jadi 

ketika dilaksanakan upacara Sapuh Leger harus dibarengi dengan pementasan 

Wayang Sapuh Leger. 

2.5  Masyarakat Bali 

Masyarakat adalah suatu kesatuan yang selalu berubah yang hidup karena proses 

masyarakat. Masyarakat terbentuk melalui hasil interaksi yang berkelanjutan antar 

individu. Dalam kehidupan bermasyarakat selalu dijumpai saling pengaruh 

mempengaruhi antar kehidupan individu dengan kehidupan bermasyarakat 

(Masdudin, 2009). Istilah Masyarakat (Society) artinya tidak diberikan ciri-ciri 

atau ruang lingkup tertentu yang dapat dijadikan pegangan, untuk mengadakan 

suatu analisa secara ilmiah. Istilah masyarakat mencakup masyarakat sederhana 

yang buta huruf, sampai pada masyarakat-masyarakat industrial moderen yang 

merupakan suatu negara. Istilah masyarakat juga digunakan untuk menggambar 

kelompok manusia yang besar, sampai pada kelompok-kelompok kecil yang 

terorganisasi (Liliweri, 2010). 

Berdasarkan pengertian menurut pendapat di atas maka dapat diambil intisarinya 

bahwa masyarakat adalah hubungan satu orang/sekelompok orang-orang yang 

hidup secara mengelompok maupun individu dan berinteraksi satu sama lain 

saling pengaruh dan mempengaruhi menimbulkan perubahan sosial dalam 

kehidupan.  

Masyarakat Bali merupakan masyarakat mayoritas yang tinggal di Pulau Bali, 

yang menggunakan bahasa Bali dan mengikuti adat istiadat serta kebudayaan 

Bali. Asal usul masyarakat Bali terbagi dalam tiga periode atau gelombang 



19 

 

19 

 

migrasi, gelombang pertama terjadi sebagai akibat dari persebaran penduduk yang 

terjadi selama zaman prasejarah, gelombang kedua terjadi selama masa 

perkembangan agama Hindu di Nusantara, dan gelombang yang ketiga berasal 

dari Pulau Jawa ketika Kerajaan Majapahit runtuh pada abad ke-15 (Masdudin, 

2009). 

Sebagian besar masyarakat Bali beragama Hindu, kurang lebih 90% sedangkan 

sisanya beragama Islam, Kristen, Katolik dan Budha. Orang Bali juga banyak 

yang tinggal di luar Pulau Bali misalnya di Nusa Tenggara Barat, Sulawesi 

Tengah, Lampung dan daerah penempatan transmigrasi asal Bali lainnya. 

Walaupun suku Bali tinggal di luar Pulau Bali namun tetap melestarikan adat 

istiadat dan kebudayaannya. Dalam pelestariannya, kebudayaan Bali dapat 

berbaur dengan budaya lokal dimana Suku Bali tinggal sehingga menghasilkan 

suatu kebudayaan baru (Trisnasari, 2009).  

Berdasarkan penjelasan di atas dapat diambil intisarinya bahwa masyarakat Bali 

adalah sekumpulan manusia yang saling berinteraksi menurut sistem adat atau 

kebudayaan Bali yang sifatnya terus terikat oleh identitas bersama yaitu 

kebudayaan Bali. Masyarakat yang akan diteliti di sini adalah masyarakat Bali di 

Desa Dharma Agung. Menurut Koentjaraningrat bahwa lahirnya masyarakat 

diawali dengan hubungan tiap-tiap individu yang hanya mencakup kaum 

keluarga, kerabat dan tetangga dekat saja yang menjadi satu kesatuan. Masyarakat 

di Desa Dharma Agung tentunya masyarakat yang memiliki hukum adat yang 

hidup dalam masyarakat yang erat hubungannya dengan perilaku budaya dan 

keagamaan masyarakat. 

 

2.6  Teori Semotika 

Semiotik merupakan “llmu yang menelaah kehidupan manusia, yakni sesuatu 

yang wajib diberi makna”. Semiotik terbagi yaitu struktural dikotomis dan 

pragmatis/trikotomis. Secara etimologis semiotik berasal dari kata Yunani simeon 

yang berarti “tanda”. Secara terminologis, semiotik dapat didefinisikan sebagai 

ilmu yang mempelajari sederetan luas objek-objek, peristiwa-peristiwa seluruh 



20 

 

20 

 

kebudayaan sebagai tanda. Semiotik atau ada yang menyebut dengan semiotika 

berasal dari kata Yunani semeion yang berarti “tanda”. Istilah semeion tampaknya 

diturunkan dari kedokteran hipokratik atau asklepiadik dengan perhatiannya pada 

simtomatologi dan diagnostik inferensial (Sobur, 2004). Tanda pada masa itu 

masih bermakna sesuatu hal yang menunjuk pada adanya hal lain. Secara 

terminologis, semiotik adalah cabang ilmu yang berurusan dengan dengan 

pengkajian tanda dan segala sesuatu yang berhubungan dengan tanda, seperti 

sistem tanda dan proses yang berlaku bagi tanda (Van Zoest, 1993).  

Charles Sanders Peirce adalah seorang filsuf Amerika yang paling orisinal dan 

multidimensioanl. Peirce selain seorang filsuf juga seorang ahli logika dan Peirce 

memahami bagaimana manusia itu bernalar. Peirce akhirnya sampai pada 

keyakinan bahwa manusia ber pikir dalam tanda. Maka diciptakannyalah ilmu 

tanda yang ia sebut semiotik. Semiotika baginya sinonim dengan logika. Secara 

harafiah ia mengatakan “Kita hanya berpikir dalam tanda”. Di samping itu ia juga 

melihat tanda sebagai unsur dalam komunikasi (Sartini, 2007). 

Disiplin ilmu yang mengkaji atau menganalisis tanda-tanda pada sebuah objek 

untuk diketahui makna yang terkandung di dalamnya merupakan kajian dari 

semiotika. Sebuah objek memiliki makna di dalamnya, dan makna tersebut 

didapatkan dari tandatanda yang digambarkan oleh sebuah objek atau peristiwa. 

Menurut (Sobur, 2006) semiotika merupakan suatu ilmu yang mengkaji tanda 

yaitu berupa perangkat yang digunakan dalam upaya mencari jalan di tengah 

manusia. Penyataan (Danesi, 2010) serupa dengan Sobur yang mengatakan bahwa 

kehidupan manusia merupakan pencampuran tanda dan penggunaannya yang 

bersifat representatif. Dari kedua pendapat tersebut dapat disimpulkan bahwa 

semiotika mengkaji tanda-tanda dalam kehidupan dari sebuah objek maupun 

peritiwa hingga diketahui makna-maknanya.  

Tanda dan makna dalam kehidupan manusia merepresentasikan latar belakang 

kebudayaan mereka, sehingga tandatanda tersebut berbeda di setiap daerahnya. 

Perbedaan tanda dan perbedaan penafsiran dapat terjadi sesuai dengan latar 

belakang dan kapasitas pemahaman. Pierce berpendapat bahwa sebuah tanda 



21 

 

21 

 

berfungsi mewakili sesuatu yang lain. Pendapat tersebut menyebutkan bahwa 

tanda merupakan representamen dari berbagai hal seperti benda, figur, dan lain 

sebagainya. Hal-hal tersebut disebut objek dan memiliki makna dalam benak atau 

pikiran seseorang yang melihatnya, makna tersebut disebut dengan interpretan. 

Dalam teori Charles Sanders Peirce dikenal istilah trikotomi yaitu kaitan dari 

objek, representamen, dan interpretan. Dalam Buku yang di tulis oleh Fatimah, 

(2020) mengatakan bahwa dalam mengkaji objek, melihat segala sesuatu dari tiga 

konsep trikotomi, yaitu sebagi berikut:  

1. Sign (Representamen) merupakan bentuk fisik atau segala sesuatu yang dapat 

diserap pancaindra dan mengacu pada sesuatu, trikotomi pertama dibagi 

menjadi tiga. 

a. Qualisign adalah tanda yang menjai tanda berdasarkan sifatnya. Misalnya 

sifat warna merah adalah qualisign, karena dapat dipakai tanda untuk 

menunjukkan cinta, bahaya, atau larangan.  

b. Sinsign adalah tanda-tanda yang menjadi tanda berdasarkan bentuk atau 

rupanya di dalam kenyataan. Semua ucapan yang bersifat individual bisa 

merupakan sinsign suatu jeritan, dapat berarti heran, senang atau kesakitan  

c. Legisign adalah tanda yang menjadi tanda berdasarkan suatu peraturan 

yang berlaku umum, suatu konvensi, suatu kode. Semua tanda-tanda 

bahasa adalah legisign, sebab bahasa adalah kode, setiap legisign 

mengandung di dalamnya suatu sinsign, suatu second yang 

menghubungkan dengan third, yakni suatu peraturan yang berlaku umum.  

2. Objek, tanda diklasifikasikan menjadi icon, (ikon), indekx (indeks), dan 

symbol (simbol).  

a. Ikon adalah tanda yang menyerupai benda yang diwakilinya atau suatu 

tanda yang menggunakan kesamaan atau ciri-ciri yang sama dengan apa 

yang dimaksudkannya. Misalnya, kesamaan sebuah peta dengan wilayah 

geografis yang digambarkannya, foto, dan lain-lain. 

b. Indeks adalah tanda yang sifat tandanya tergantung pada keberadaannya 

suatu denotasi, sehingga dalam terminologi peirce merupakan suatu 



22 

 

22 

 

secondness. Indeks, dengan demikian adalah suatu tanda yang mempunyai 

kaitan atau kedekatan dengan apa yang diwakilinya. 

c. Simbol adalah suatu tanda, dimana hubungan tanda dan denotasinya 

ditentukan oleh suatu peraturan yang berlaku umum atau ditentukan oleh 

suatu kesepakatan bersama.  

3. Interpretan, tanda dibagi menjadi rheme, dicisign, dan argument.  

a. Rheme, bilamana lambang tersebut interpretannya adalah sebuah first dan 

makna tanda tersebut masih dapat dikembangkan  

b. Dicisign (dicentsign), bilamana antara lambang itu dan interpretannya 

terdapat hubungan yang benar ada  

c. Argument, bilamana suatu tanda dan interpretannya mempunyai sifat 

yang berlaku umum (merupakan thirdness) 

Dari pendapat ahli dapat disimpulkan penggunaan semiotika bisa digunakan 

untuk menganalisis makna simbolik Sapuh Leger (nunas tirtha wayang) adalah 

sebuah tanda pada masyarakat Hindu Suku Bali yang dilaksanakan kepada anak 

yang dilahirkan pada wuku wayang sebagai tanda pembersihan dan penyucian diri 

yang memiliki makna didalam setiap sarana dan prasarana serta proses 

pelaksanaannya mengunakan teori Charles Sanders Peirce. 

2.7  Penelitian Terdahulu 

Penelitian terdahulu adalah kajian penelitian yang pernah dilakukan oleh peneliti 

sebelumnya yang dapat diambil dari berbagai sumber ilmiah seperti skripsi, tesis, 

disertasi atau jurnal penelitian. Berikut adalah penelitian terdahulu yang menjadi 

acuan peneliti dalam melakukan penelitian : 

a. Jurnal penelitian yang ditulis oleh I Dewa Ketut Wicaksana (Volume 7 

Nomor 1 Tahun 2023) dari Institut Seni Indonesia Denpasar dengan judul 

Wayang Sapuh Leger: Sarana Upacara Ruwatan di Bali. Hasil penelitian 

ini menyimpulkan Wayang Sapuh Leger merupakan genre (jenis) wayang 

kulit Bali dengan fungsinya sebagai media upacara ritual. Penyelenggaraan 

ruwatan/lukatan merupakan warisan tradisi dalam perilaku aktivitas sosial-



23 

 

23 

 

religius orang Bali. dengan dilakukan secara berkala (berulang tiap-tiap 

210 hari atau 6 bulan berdasarkan penanggalan kalender Bali), akhirnya 

dipergunakan sebagai karya seni dan karya sastra, hingga menjadi baku 

dalam aturan konvensioal, sampai budaya lukatan/ruwatan ini muncul 

sebagai bentuk adat-istiadat yang mapan. Metode yang digunakan adalah 

Metode analisis kualitatif berbasis riset observasi, wawancara dan 

kepustakaan, dipergunakan dalam menujang teori filologi, teori princple of 

unity, dan teori makna untuk memperoleh hasil penelitian. Persamaan 

dalam penelitian ini dengan penelitian penulis yaitu sama-sama mengkaji 

mengenai upacara Wayang Sapuh Leger sebagai sarana ruwatan. 

Perbedaannya dengan penelitian yang akan peneliti lakukan terdapat pada 

genre, jenis wayang dan makna. Penelitian terdahulu mengkaji genre atau 

jenis wayang yang digunakan dalam upacara serta fungsinya sebagai 

media upacara. Dalam penelitian yang akan dilakukan ini, peneliti 

berfokus mengkaji pada makna simbolik yang terdapat pada upacara 

Sapuh Leger sebagai upacara ruwatan di Desa Dharma  Agung Kecamatan 

Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah. 

b. Ni Putu Ayu Desi Wulandari (Volume 1 Nomor 2 Tahun 2021) dari UHN 

I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar dengan judul Upacara Sapuh Leger 

Massal di Kabupaten Tabanan (Perspektif Pendidikan Agama Hindu). 

Hasil penelitiannya adalah Nilai-nilai Pendidikan agama Hindu pada 

upacara Sapuh Leger massal di Kabupaten antara lain; 1) Nilai Pendidikan 

Karakter,  2) Nilai-nilai ajaran Bhakti dan Sradha, 3) Nilai-nilai ajaran Tri 

Kaya Parisudha, 4) Nilai Pendidikan Panca Sradha, dan 5) Nilai-nilai 

ajaran Catur Paramitha. Metode yang digunakan yaitu menggunakan 

pendekatan kualitatif. Sumber data yang digunakan adalah data primer 

yang bersumber pada wawancara dengan informan dan data sekunder yang 

bersumber pada literatur/pustaka. Teknik pengumpulan data dilakukan 

dengan menggunakan metode observasi, wawancara, kepustakaan, dan 

dokumentasi. Persamaan penelitian ini dengan penelitian penulis yaitu 

sama-sama mengkaji mengenai upacara Sapuh Leger. Adapun perbedaan 



24 

 

24 

 

dengan penelitian yang akan peneliti lakukan terdapat pada perspektif dan 

makna. Peneliti terdahulu meneliti tentang Tradisi Sapuh Leger dari sisi 

perspektif pendidikan agama Hindu di Kabupaten Tabanan. Dalam 

penelitian yang akan dilakukan ini peneliti berfokus mengkaji dari sisi 

makna simbolik dalam Tradisi Sapuh Leger Masyarakat Bali di Desa 

Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Lampung Tengah. 

c. Jurnal penelitian yang ditulis oleh Ketut Sri Gangga Dewi (Volume 3, 

Nomor 2, Tahun 2020) dari Institut Seni Indonesia Yogyakarta. Penelitian 

ini berjudul Sapuh Leger Sifat Kelahiran Pada Wuku Wayang. Hasil 

penelitiannya mengungkapkan beberapa sifat anak yang dilahirkan pada 

wuku wayang menurut umat Hindu Bali. Sifat-sifat tersebut diantaranya 

pemarah, egois dan selalu menolak perkataan orang tua. Hasil penelitian 

ini juga menceritakan sebuah karya seni tari Sapuh Leger sebagai 

cerminan diri pada anak dan orang dewasa yang beberapa tidak dapat 

mengendalikan amarah dan emosionalnya. Metode yang digunakan yaitu 

menggunakan pendekatan kualitatif. Persamaan penelitian ini dengan 

penelitian penulis yaitu sama-sama mengkaji mengenai upacara Sapuh 

Leger. Perbedaan dengan penelitian yang akan peneliti lakukan terdapat 

pada seni dan makna. Peneliti terdahulu meneliti tentang sifat kelahiran 

wuku wayang dan analisis pada karya seni tari Sapuh Leger. Dalam 

penelitian yang akan dilakukan ini peneliti berfokus pada makna simbolik 

yang terdapat pada Tradisi Sapuh Leger Masyarakat Bali Desa Dharma 

Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah. 

 

 

 

 



25 

 

25 

 

 

 

 

 

III. METODOLOGI PENELITIAN 

 

3.1 Ruang Lingkup Penelitian 

Agar tidak terjadi suatu kerancuan dalam sebuah penelitian, perlu peneliti 

memberikan batasan ruang lingkup yang akan mempermudah pembaca 

memahami isi skripsi ini adapun ruang lingkup tersebut adalah: 

1. Objek penelitian : Makna Simbolik Tradisi Sapuh Leger dalam 

kehidupan sosial masyarakat Bali di Desa Dharma 

Agung Kecamatan Seputih Mataram, Kabupaten 

Lampung Tengah 

2.  

 

Subjek Penelitian : Masyarakat Bali di Desa Dharma Agung, 

Kecamatan Seputih Mataram, Lampung Tengah 

3. Tempat Penelitian : Desa Dharma Agung, Kecamatan Seputih 

Mataram,  Kabupaten Lampung Tengah 

4. Waktu Penelitian : 2024 

5. Disiplin Ilmu : Antropologi Budaya 

 

3.2 Metode Penelitian 

Metode Penelitian pada dasarnya merupakan cara ilmiah untuk mendapatkan data 

dengan tujuan dan kegunaan tertentu. Penggunaan metode dimaksudkan agar 

kebenaran yang diungkap dilengkapi dengan bukti ilmiah yang kuat. Metode 

penelitian pada dasarnya merupakan cara ilmiah guna mendapatkan data dengan 

tujuan dan kegunaan tertentu (Anggito & Setiawan, 2018). Metode adalah cara 

yang ditempuh peneliti dalam menemukan pemahaman sejalan dengan fokus dan 

tujuan yang ditetapkan. (Gunawan, 2013). Metode penelitian merupakan cara 



26 

 

26 

 

ilmiah untuk mendapatkan data dengan tujuan dan kegunaan tertentu. Cara ilmiah 

berarti kegiatan penelitian itu didasarkan pada ciri-ciri keilmuan, yaitu rasional, 

empiris dan sistematis (Sarmanu, 2017). Berdasarkan beberapa pendapat di atas, 

bahwa metode penelitian adalah suatu langkah dalam penelitian ilmiah yang 

menjelaskan secara teknis tentang cara-cara atau strategi yang sistematis 

digunakan dalam penelitian ilmiah. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode Deskriptif. Metode 

Deskriptif merupakan tidak dimaksudkan untuk menguji hipotesis tertentu, tetapi 

hanya menggambarkan apa adanya tentang sesuatu variabel, gejala, atau keadaan. 

Metode deskriptif digunakan untuk berupaya memecahkan atau menjawab 

permasalahan yang dihadapi pada situasi sekarang, dilakukan dengan menempuh 

langkah-langkah pengumpulan data, klasifikasi, analisis, pengolahan data, 

membuat kesimpulan dan laporan. Dengan tujuan utama untuk membuat 

penggambaran tentang sesuatu keadaan secara obyektif dalam suatu situasi 

(Anggito & Setiawan, 2018). 

Guna meneliti tentang kebudayaan lebih tepat menggunakan pendekatan/ metode 

kualitatif, karena penelitian kualitatif berusaha memahami fakta yang ada dibalik 

kenyataan, yang dapat diamati atau diindera secara langsung (Gunawan, 2013). 

Penelitian ini bertujuan untuk meneliti kebudayaan masyarakat dan mencari 

makna dibalik suatu tradisi, maka digunakan metode deskriptif dengan 

pendekatan kualitatif. Melalui metode yang digunakan dalam penelitian ini, 

peneliti mencoba mengetahui bagaimana masyarakat Bali di Desa Dharma Agung 

memaknai Tradisi Sapuh Leger. Penggunaan metode deskriptif dalam penelitian 

ini adalah untuk menjelaskan dan menggambarkan dengan cermat tentang fakta-

fakta ataupun fenomena yang apa adanya dari lapangan terkait tentang makna 

Tradisi Sapuh Leger dan sikap masyarakat bali dalam memaknai Tradisi Sapuh 

Leger di Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung 

Tengah. 

Berdasarkan penjelasan mengenai metode deskriptif dari beberapa tokoh di atas, 

dapat diambil intisari bahwa Metode Deskriptif adalah metode penelitian yang 



27 

 

27 

 

mengungkapkan fakta suatu kejadian yang terjadi di masyarakat yang di teliti 

secara langsung baik dari aktivitas di masyarakat, maupun proses yang terjadi, 

sehingga metode ini sangat tepat digunakan untuk mengetahui makna Tradisi 

Sapuh Leger dalam kehidupan sosial masyarakat Bali di Desa Dharma Agung 

Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten Lampung Tengah. 

3.3 Teknik Pengumpulan Data 

Guna memperoleh data yang relevan dengan masalah yang akan diteliti maka 

dalam penulisan ini teknik pengumpulan data yang digunakan yaitu teknik 

wawancara, observasi, dokumentasi dan kepustakaan. 

3.3.1 Teknik Kepustakaan 

Teknik kepustakaan adalah penalaan terhadap beberapa buku, literatur, dan 

berbagai laporan atau jurnal yang berkaitan dengan permasalahan yang di 

teliti. Menurut Anis Teknik Kepustakaan merupakan teknik pengumpulan 

data dengan cara memperoleh data dari karya ilmiah, media masa, teks book, 

dan masih banyak lagi untuk menambah atau mendukung sumber informasi 

atau data yang diperlukan dalam penelitian ini untuk memperkuat aspek 

validitas data yang dihasilkan (Arikunto, 2010). Sarmanu mengatakan teknik 

kepustakaan adalah cara pengumpulan data dan informasi dengan bantuan 

macam-macam materi yang terdapat di perpustakaan, misal dalam bentuk 

majalah, koran, naskah, catatan-catatan, kisah sejarah, dokumen dan 

sebagainya relavan dengan penelitian (Sarmanu, 2017).  

Adapun langkah-langkah yang dilakukan dalam teknik kepustakaan menurut 

Arikunto (2010) yaitu : 

1. Menyiapkan alat perlengkapan berupa pulpen dan kertas. 

2. Menyusun bibliografi kerja, yaitu catatan mengenai bahan sumber utama 

yang akan dipergunakan untuk keputusan penelitian. Mencari daftar 

katalog tentang alat bantu bibliografi seperti : buku bibliografi, 

ensiklopedia, kamus khusus, indeks jurnal (majalah dan koran), dan 

katalog, daftar koleksi utama, dan sumber lainya. 



28 

 

28 

 

3. Mengatur waktu.  

4. Membaca dan membuat catatan penelitian.  

Berdasarkan pendapat para ahli di atas, maka dari itu teknik kepustakaan juga 

dilakukan penulis untuk memperoleh data yang lebih akurat dan relavan. 

Teknik kepustakaan ini dilakukan dengan cara memahami, membaca, serta 

membuat catatan-catatan dari buku yang berkaitan dengan masalah yang 

peneliti teliti. Dengan mempelajari buku-buku yang ada di Perpustakaan 

Daerah Provinsi Lampung dan Perpustakaan Universitas Lampung dalam 

usaha untuk memperoleh beberapa teori maupun argumen yang dikemukakan 

oleh para ahli terkait dengan masalah yang diteliti. Kepustakaan dilakukan 

dengan mengumpulkan berbagai sumber tertulis yang berkaitan dengan buku 

mengenai metode penelitian, kebudayaan, Makna, dan Tradisi. 

3.3.2 Teknik Dokumentasi 

Teknik Dokumentasi adalalah suatu metode pengumpulan data dengan 

melihat atau menganalisis dokumen-dokumen yang berkaitan dengan masalah 

yang diteliti. Teknik Dokumentasi diartikan sebagai teknik pengumpulan data 

melalui bahan-bahan tertulis yang diterbitkan oleh lembaga-lembaga yang 

menjadi objek penelitian, baik berupa prosedur, peraturan-peraturan, gambar, 

laporan hasil pekerjaan serta berupa foto ataupun dokumen eletronik 

(rekaman) (Arikunto, 2010). Dokumen merupakan catatan peristiwa yang 

sudah berlalu. Dalam buku karya Gunawan (2013), dokumen bisa berbentuk 

tulisan, gambar, atau karya-karya monumental dari seseorang. Dokumen yang 

berbentuk tulisan misalnya catatan harian, sejarah kehidupan, biografi, 

peraturan, dan kebijakan. Dokumen yang berbentuk gambar, misalnya foto, 

gambar hidup, sketsa, dan lain-lain. Dokumen yang berbentuk karya misalnya 

karya seni, yang dapat berupa gambar, patung, film, dan lain-lain (Gunawan, 

2013). 

Berdasarkan pendapat ahli di atas teknik dokumentasi merupakan teknik 

pengumpulan data berdasarkan dokumentasi yang ada berupa tulisan, gambar, 



29 

 

29 

 

foto dan sebagainya yang berhubungan dengan permasalahan yang diteliti. 

Adapun dokumentasi yang digunakan dalam penelitian ini yaitu berupa arsip 

desa, media online, dan foto-foto yang berkaitan langsung dengan Tradisi 

Nunas Tirta Wayang (sapuh leger) pada masyarakat Bali di Desa Dharma 

Agung Kecamatan Seputih Mataram kabupaten lampung Tengah. 

3.3.3 Teknik Wawancara 

Wawancara digunakan sebagai teknik pengumpulan data apabila peneliti ingin 

melakukan studi pendahuluan untuk menemukan permasalahan yang harus 

diteliti, tetapi juga apabila peneliti ingin mengetahui hal-hal dari responden 

yang lebih dalam (Sugiyono 2008). Menurut Juliansyah, wawancara 

merupakan salah satu teknik pengumpulan data yang dilakukan dengan 

berhadapan secara langsung dengan yang diwawancarai tetapi dapat juga 

diberikan daftar pertanyaan dahulu untuk dijawab pada kesempatan lain 

(Sarmanu, 2017). 

Dalam penelitian bentuk wawancara terbagi menjadi wawancara terstruktur 

dan wawancara tidak berstruktur. 

a. Wawancara Terstruktur 

Dalam wawancara terstruktur pewawancara menyampaikan beberapa 

pertanyaan yang sudah disiapkan pewawancara sebelumnya (Esther 

Kuntjara, 2006). Jadi wawancara terstruktur yakni wawancara yang 

dilakukan dengan terlebih dahulu menyusun pertanyaan dalam bentuk 

dibatasi. Hal ini dilakukan agar ketika informan memberikan keterangan 

tidak melantur kemana-mana. 

b. Wawancara Tidak Berstruktur 

Menurut Esterberg dalam Gunawan (2013) mengemukakan bahwa, 

wawancara tidak berstruktur adalah wawancara yang bebas dimana 

peneliti tidak menggunakan pedoman wawancara yang tersususun secara 

sistematis dan lengkap untuk pengumpulan datanya. Pedoman 

wawancara yang digunakan hanya berupa garis-garis besar 

permasalahan yang akan ditanyakan. Pertanyaan wawancara tidak 



30 

 

30 

 

didasarkan pada suatu daftar pertanyaan yang disusun terlebih dahulu, 

melainkan disesuaikan dengan kebutuhan dalam penelitian ini 

(Gunawan, 2013). 

Dalam penelitian ini penulis menggunakan teknik wawancara terstruktur yaitu 

peneliti menggunakan pedoman wawancara yang tersusun secara sistematis 

dan hanya berupa garis-garis besar permasalahan yang akan ditanyakan. 

Berdasarkan uraian di atas, bahwa wawancara merupakan salah satu teknik 

pengumpulan data dengan cara percakapan antara pewawancara dan 

terwawancara yang dilakukan oleh dua orang untuk mendapatkan suatu 

informasi yang sesuai dengan tujuan yang di inginkan. 

Penelitian ini merupakan penelitian dengan data kualitatif, maka peneliti 

memerlukan sumber data yang berasal dari informasi individu manusia yang 

disebut informan. Informan adalah seseorang atau tokoh adat yang memiliki 

pengetahuan budaya yang diteliti (Suwardi, 2006). Menurut Moleong, 

Informan adalah orang yang mempunyai banyak pengetahuan tentang latar 

penelitian dan bersedia untuk memberikan informasi tentang situasi dan 

kondisi latar belakang penelitian (Moleong, 1998). 

Dalam penelitian ini kriteria informan yang diambil yaitu para tokoh adat atau 

ketua adat yang mengetahui informasi seputar Tradisi Sapuh Leger. Berikut 

daftar informan yang akan menjadi sumber informasi pada penelitian ini. 

Tabel 3.1 Daftar Informan 

No. Nama Status 

1. Ketut Sudarsana Ketua adat dusun 1 

2. I Made Sidja Ketua adat dusun 2 

3. Komang Suteja Ketua adat dusun 3 

4. I Wayan Sudia Ketua adat dusun 4 

5. Wayan Bagya Ketua adat dusun 5 

Sumber: peneliti 2024 



31 

 

31 

 

3.3.4 Observasi 

Observasi digunakan dalam rangka mengumpulkan data dalam suatu 

penelitian, merupakan hasil perbuatan jiwa secara aktif dan penuh perhatian 

untuk menyadari adanya sesuatu rangsangan tertentu yang diinginkan, atau 

studi yang disengaja dan sistematis tentang keadaan atau fenomena sosial dan 

gejala-gejala psikis dengan jalan mengamati dan mencatat (Suwardi, 2006). 

Menurut Nasution, Teknik observasi merupakan teknik pengumpulan data 

dengan cara melakukan pengamatan secara langsung terhadap obyek yang 

diteliti atau daerah lokasi yang menjadi pokok permasalahan dalam yang 

dihadapi (Nasution, 1996). Anggito dan Setiawan (2018) berpendapat bahwa 

observasi bisa dihubungkan dengan upaya merumuskan masalah, 

membandingkan masalah yang dirumuskan dengan kenyataan dilapangan, 

pemahaman detail permasalahan guna menemukan detail pertanyaan yang 

akan dituangkan dalam kuesioner, serta untuk menemukan strategi 

pengambilan data dan bentuk perolehan pemahaman yang dianggap paling 

tepat.  

Observasi terdiri dari : 

a. Observasi Partisipan 

Menurut Moleong pada observasi ini peneliti mengamati peristiwa, kejadian, 

pose dan sejenisnya disertai dengan daftar yang perlu diobservasi. Dalam hal 

ini peneliti turut ambil bagian dalam hal yang akan di observasi dengan kata 

lain peneliti melakukan pengamatan langsung dengan membawa data 

observasi yang telah disusun sebelumnya untuk melakukan pengecekan 

kemudian peristiwa yang diamati dicocokan dengan observasi (Moleong, 

1998). 

b. Observasi Non Partisispan 

Menurut Moleong observasi non partisipan adalah observasi dimana pengamat 

atau peneliti berada diluar subjek yang diteliti dan tidak ikut dalam kegiatan-

kegiatan yang mereka lakukan (Moleong, 1998). 

Jadi dalam penelitian ini penulis memilih Observasi Non Partisipan, yaitu 

peneliti tidak terlibat langsung dalam objek yang akan diteliti melainkan 



32 

 

32 

 

hanya melakukan pengecekan kemudian peristiwa yang diamati dicocokkan 

dengan sumber penelitian yang lain. Jadi berdasarkan pendapat ahli di atas 

observasi adalah pengumpulan data dengan cara melakukan pengamatan serta 

pencatatan langsung secara sistematik terhadap suatu gejala atau obyek 

penelitian.  

3.4  Teknik Analisis Data 

Penelitian ini penulis menggunakan teknik analisis data Kualitatif karena data 

yang diperoleh bukan berupa angka-angka sehingga tidak dapat diuji secara 

statistik. Selain itu analisis data kualitatif yang dapat memberikan penjelasan yang 

nyata dalam kehidupan kita sesuai dengan hal yang akan diteliti. Miles dan 

Huberman, mengemukakan bahwa aktivitas dalam analisis data kualitatif 

dilakukan secara interaktif dan berlangsung secara terus menerus sampai tuntas, 

sehingga data sudah jenuh. Aktivitas dalam analisis data, yaitu data reduction, 

data display, dan conclusion drawing/verifacation (Miles dan Huberman, 2014). 

Gambar 1. Teknik Analisis Data 

 

 

 

Sumber: Saldana, 2014 

Dalam penelitian ini penulis menggunakan teknik analisis data Miles dan 

Huberman. Adapun analisis data dilakukan dengan melalui beberapa tahapan 

diantaranya : 

1. Data Condensation (kondensasi data) 

Data kondensasi mengacu pada proses proses pemilihan atau seleksi, fokus, 

menyederhanakan serta melakukan pergantian data yang terdapat pada catatan 

lapangan, transkrip wawancara, dokumen maupun data empiris yang telah 

didapatkan melalui triangulasi data. Data kualitatif tersebut dapat diubah 

dengan cara seleksi, ringkasan, atau uraian menggunakan kata-kata sendiri 

dan lain-lain. Berdasarkan data yang dimiliki, peneliti akan mencari data 

mengenai makna simbolik Tradisi Sapuh Leger, tema, dan pola mana yang 

Kondensasi 
Pengambilan 

Kesimpulan 

Koleksi 

D

a

t

a 

  Penyajian 

D

a

t

a 



33 

 

33 

 

penting, sedangkan data yang dianggap tidak penting akan dibuang. 

2. Data Display (penyajian data) 

Selanjutnya peneliti melakukan penyajian data. Data yang disajikan telah 

melewati tahap reduksi. Penyajian data dilakukan dengan tujuan agar peneliti 

lebih mudah untuk memahami permasalahan yang terkait dalam meneliti 

Tradisi Sapuh Leger dan dapat melanjutkan langkah berikutnya. Pada 

umumnya penyajian merupakan suatu pengaturan, kumpulan informasi yang 

telah dikerucutkan sehingga dapat ditarik sebuah kesimpulan. Penyajian data 

dapat dilakukan dengan bagan, uraian singkat, skema dan lain-lain. Dalam 

penelitian ini akan menampilkan data berupa makna simbolik yang 

terkandung dalam setiap sarana prasarana dan prosesi pelaksanaan Tradisi 

Sapuh Leger di Desa Dharma Agung Kecamatan Seputih Mataram Kabupaten 

Lampung Tengah. 

3. Conclusion Drawing atau Verification (pengambilan kesimpulan) 

Apabila tahap kondensasi dan penyajian data telah dilakukan, maka langkah 

terakhir yang dilakukan adalah mengambil kesimpulan. Pengambilan 

kesimpulan merupakan suatu proses dimana peneliti menginterprestasikan 

data dari awal pengumpulan disertai pembuatan pola dan uraian atau 

penjelasan. Pengambilan kesimpulan merupakan bukti terhadap penelitian 

yang dilakukan. Peneliti akan menyimpukan secara singkat makna simbolik 

yang terdapat pada Tradisi Sapuh Leger yang berpengaruh terhadap 

pandangan masyarakat Bali Desa Dharma Agung mengenai pelaksanaan 

tradisi ini. 

 

 

 

 

 



94 

 

94 

 

 

 

 

 

V.  KESIMPULAN DAN SARAN 

 

5.1 Kesimpulan  

Berdasarkan hasil dan pembahasan yang telah dipaparkan dapat disimpulkan 

bahwa : 

1. Sarana yang digunakan pada Tradisi Sapuh Leger terdiri dari 6 bagian, yaitu 

Sanggah, Banten Byakala, Banten Prayascita, Banten Suci Pejati, tirtha dan 

perlengkapannya, perlengkapan pagelaran wayang. Sanggah sebagai makna 

simbolis dari sthana Ida Sang Hyang Widhi. Banten Byakala sebagai makna 

simbolis dari penyucian lahiriah. Banten Prayascita merupakan simbolis dari 

penyucian rohaniah. Disisi lain banten pejati merupakan simbolis dari satu 

kesatuan sebagai sarana untuk mempermaklumkan tentang kesungguhan hati 

akan melaksanakan sesuatu dan berharap akan hadir-Nya dalam wujud 

manifestasi sebagai saksi dalam upacara tersebut. Makna simbolik dari tirta 

dan perlengkapannya yaitu melambangkan pembersihan jiwa dan pemurnian 

batin dari pengaruh buruk kelahiran wuku wayang. Makna simbolik dari 

perlengkapan pagelaran wayang yaitu menetralisir energi-energi buruk atau 

negatif di lokasi upacara agar berlangsung lancar demi mencapai 

keseimbangan alam. 

2. Proses pelaksanaan pada Tradisi Sapuh Leger didalamnya terdapat makna 

simbolik yang melekat, yaitu agni homa, pengruwatan/melukat, lakon sapuh 

leger, dan mantram. Agni Homa memiliki makna simbolis sebagai pemujaan 

Dewata Nawa Sanga. Pengruwatan merupakan penyucian seluruh tubuh 

secara sekala niskala. Lakon Sapuh Leger melambangkan suatu siklus 

kehidupan manusia. Mantram memiliki arti kebebasan pikiran, jiwa, dan ruh. 



95 

 

95 

 

Secara umum dan khusus pada upacara Sapuh Leger terdapat simbol yang 

terbentuk secara konvensional di kalangan masyarakat. Simbol tersebut 

mengungkapkan makna dan fungsi yang tersirat dalam setiap unit bagian dari 

prosesi rangkaian Upacara Sapuh Leger. Simbol-simbol yang ditunjukkan pada 

tradisi upacara Sapuh Leger dapat dilihat pada sarana dan prosesi pelaksanaan 

upacara. Makna simbolik dalam penyelenggaraan Tradisi Upacara Sapuh Leger 

secara keseluruhan memiliki daya/kekuatan untuk menumbuhkan pikiran yang 

kacau menjadi cemerlang sehingga tidak ada rintangan yang menyelimuti.  

5.2 Saran 

Berdasarkan hasil pembahasan dan kesimpulan dalam penelitian ini, peneliti 

memiliki saran yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari khususnya 

pada pelaksanaan Tradisi Sapuh Leger yaitu: 

1. Masyarakat Bali Desa Dharma Agung terutama generasi muda bisa lebih 

memahami mengenai tradisi sapuh leger baik itu dalam sarana prasarana 

maupun rangkaian pelaksanaannya. 

2. Bagi masyarakat Bali di Desa Dharma Agung terutama generasi muda 

diharapkan lebih memahami kelahiran wuku wayang dan mempelajari makna-

makna dari tradisi sapuh leger serta meningkatkan pemahaman terhadap 

tradisi sapuh leger sehingga tradisi ini tetap terjaga dan terwarisi dengan baik 

di generasi mendatang. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 

 

96 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Anggito, A., Setiawan, J. 2018. Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: 

Jejak Publisher.  

Apriani, N. 2012. Upacara Sapuh Leger di Desa Pakraman Saren, Kecamatan 

Berantem, Karangasem. LAMPUHYANG. 3(2). 68-81.  

Berger, A. 2010. Pengantar Semiotika: Tanda-Tanda Dalam Kebudayaan 

Kontemporer: Edisi Baru. Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Dewi, K. 2020. Sapuh Leger Sifat Kelahiran Pada Wuku Wayang. DESKOVI: Art 

and Design Journal. 3(2). 116-121.  

Diandra, D. 2021. Pengantar Antropologi. Yogyakarta: DIVA Press.  

Eagleton, T. 2020. Gagasan Kebudayaan. Yogyakarta: IRCiSoD.  

Gunawan, I. 2013. Metodologi Penelitian Kualitatif: Teori & Praktik. Jakarta: 

Bumi Aksara.  

Insani, M., & Wati, H. Prosesi Ibal Serbo Pada Masyarakat Adat Lampung Di 

Tiyuh Gunung Katun Tanjungan. Prosiding, 132. 

Ismail., Endayani. H. 2022. Ilmu Antropologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Jejak 

Pustaka.  

Juliawan, I. 2020. Mitologi Pementasan Wayang Sapuh Leger Dalam Estetika 

Hindu. WIDYACARYA. 4(2). 74-82.  

Kartika, Y. 2020. Pemali Dalam Budaya Etnik Bali Di Samarinda: Suatu Tinjauan 

Semiotika. Jurnal Ilmu Budaya. 4(3). 368-382. 

Kuntjara, E. 2006. Penelitian Kebudayaan Sebuah Panduan Gratis. Yogyakarta: 

Graha Ilmu.  

Lantowa, dkk. 2017. Semiotika: Teori, Metode & Penerapannya. Yogyakarta: 

Deepublish.  

Liliweri, A. 2010. Memahami Makna Kebudayaan dan Peradaban. Jakarta: 

Nusamedia.  



97 

 

97 

 

Mardi, I. 2022. Upacara Sapuh Leger dalam Teks Kala Purana: Pandangan Sosial 

Budaya. Journal of Reasoning Research. 1(1). 16-22. 

Masdudin, I. 2009. Keeksotisan Budaya Bali. Jakarta: Talenta Pustaka Indonesia.  

Moeloeng, L. 1998. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosda 

Karya. 

Nazir, M. 2013. Metode Penelitian (G. Indonesia (ed.)). 

Rahmadi. 2011. Pengantar Metodologi Penelitian (A. Press (ed.)). 

Ramadani, U. 2022. Bentuk dan Makna Simbolik Tradisi Adat Kalomba Pada 

Kajang Luar (Teori Semiotika Peirce). PANRITA: Jurnal Bahasa dan 

Sastra. 3(2). 33-40. 

Ramdhani, F. Z. 2017. Analisis Sistem Penanggalan Pawukon Bali. Skripsi. 

Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang. 

Rijali, A. 2019. Analisis Data Kualitatif. Alhadharah: Jurnal Ilmu Dakwah, 

17(33). 

Ricoeur, P. 2021. Hermeneutika dan Ilmu-Ilmu Humaniora. Yogyakarta: 

IRCiSoD.  

Sarmanu. 2017. Dasar Metodologi Penelitian: Kuantitatif, Kualitatif & Statistika. 

Bandung: Airlangga University Press.  

Sinaga, Risma.M. 2017. Revitalisasi Budaya: Strategi Identitas Etnik Lampung. 

Yogyakarta: Suluh Media. 

Siregar. 2011. Kajian Tentang Interaksionisme Simbolik. Ilmu Sosial, 4(2). 

Sugiono. 2013. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 

Sugiono. 2015. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 

Sugiono. 2017. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 

Suwardi, E. 2006. Metode, Teori, Teknik Penelitian Kebudayaan. Yogyakarta: 

Pustaka Widyatama.  

Trisnasari, A. 2009. Ensiklopedia Kebudayaan Indonesia 2. Jakarta: Buana Cipta 

Pustaka.  

Utami, R. 2017. Ensiklopedia Wayang-Wayang Nusantara. Bandung: Angkasa 

CV.  



98 

 

98 

 

Wicaksana, I., Wicaksandita, I. 2021. Wayang Sapuh Leger: Sarana Upacara 

Ruwatan di Bali. Jurnal Pendidikan Agama Hindu, 7(1).  

Wijayanti, D. 2019. Ensiklopedia Kebudayaan Indonesia. Temanggung: Desa 

Pustaka Indonesia.  

Wiranata, I. 2011. Antropologi Budaya. Jakarta: Civra Aditya Bakti.  

Wulandari, N. 2021. Upacara Sapuh Leger Massal di Kabupaten Tabanan 

(Perspektif Pendidikan Agama Hindu). PRAMANA: Jurnal Hasil 

Penelitian, 1(2). 

Zed, M. 2003. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Zimmermann, J. 2015. Hermeneutika: Sebuah Pengantar Singkat. Yogyakarta: 

IRCiSoD.  

Wawancara Dengan Bapak I Wayan Sudia Sebagai Tokoh Adat Di Desa Dharma 

Agung Sabtu, 23 Maret 2024. 

Wawancara Dengan Bapak I Made Sidja Sebagai Tokoh Adat Di Desa Dharma 

Agung Sabtu, 23 Maret 2024. 

Wawancara dengan Bapak Wayan Bagya Sebagai Tokoh Adat Di Desa Dharma 

Agung Minggu, 11 Februari 2024. 

Wawancara Dengan Bapak Komang Suteja Sebagai Tokoh Adat Di Desa Dharma 

Agung Sabtu, 17 Februari 2024. 

Wawancara Dengan Bapak Ketut Sudarsana Sebagai Tokoh Adat Di Desa 

Dharma Agung Minggu, 18 Februari 2024. 

 

 

 

 

 


	PERSEMBAHAN
	Puji dan syukur kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa atas asung kerta dan wara nugraha-Nya.
	Dengan kerendahan hati dan rasa syukur, ku persembahkan sebuah karya ini
	sebagai tanda cinta dan sayangku kepada Bapak I Wayan Sudia  dan Ibu Made Winarti yang telah membesarkan dengan penuh kasih sayang, pengorbanan, dan kesabaran. Terimakasih atas setiap tetes keringat, dan yang selalu membimbing dan mendoakanku agar sel...
	Untuk almamaterku tercinta
	“UNIVERSITAS LAMPUNG”
	SANWACANA
	1. Bapak Prof. Dr. Sunyono, M.Si. selaku Dekan Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.
	2. Bapak Dr. Riswandi, M.Pd. selaku Wakil Dekan I Bidang Akademik danKerjasama Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.
	3. Bapak Dr. Albet Maydiantoro, S.Pd., M.Pd. selaku Wakil Dekan II Bidang Keuangan Umum dan Kepegawaian Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.
	4. Bapak Hermi Yanzi, S.Pd. M.Pd. selaku Wakil Dekan III Bidang Kemahasiswaan Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.
	5. Bapak Dr. Dedi Miswar S.Si. M.Pd. selaku Ketua Jurusan Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan Universitas Lampung.
	6. Ibu Yustina Sri Ekwandari, S.Pd.,M.Hum selaku Ketua Program Studi Pendidikan Sejarah dan selaku dosen pembimbing I skripsi penulis, terimakasih Ibu atas segala saran, bimbingan dan kepeduliannya selama penulis menjadi mahasiswa di Program Studi Pen...
	7. Bapak Marzius Insani, S.Pd., M.Pd. selaku Dosen Pembimbing Akademik dan Pembimbing II skripsi penulis, terimakasih bapak atas segala saran, bimbingan dan kepedulianya selama penulis menjadi mahasiswa di Program Studi Pendidikan Sejarah Universitas ...
	8. Ibu Prof. Dr. Risma Margaretha Sinaga, M.Hum. selaku pembahas skripsi penulis, terimakasih Ibu atas segala saran, bimbingan dan kepedulianya selama penulis menjadi mahasiswa di Program Studi Pendidikan Sejarah Universitas Lampung.
	9. Bapak dan Ibu Dosen Program Studi Pendidikan Sejarah, dan para pendidik di Unila pada umumnya yang telah memberikan ilmu pengetahuan.
	10. Teruntuk kakak saya tersayang Ni Wayan Lisa Lismayanti sudah memberikan dukungan baik moril maupun materil selama saya berkuliah sampaisaya bisa mencapai gelar sarjana.
	11. Teruntuk keluarga baru saya selama berkuliah di Universitas Lampung, yaitu teman-teman, Ridho, Ado, Irsal, Rizky Nuril, Fajar, Ikhsan, Rayhan, Sopan, Cindi, Alfi, Reynaldi, Novita dan Dea terimakasih sudah menjadi keluarga kecil saya selama di Uni...
	13. Teman-teman seperjuangan sekaligus keluarga saya di Pendidikan Sejarah angkatan 2019 yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu, terima kasih atas dukungan yang telah diberikan kepada saya, semua kenangan manis, cinta dan kebersamaan yang tidak...
	Semoga hasil penulisan penelitian ini dapat berguna dan bermanfaat bagi kita semua. Penulis mengucapkan terima kasih banyak atas segala bantuannya, semoga Ida Sang Hyang Widhi Wasa memberikan kebahagiaan atas semua yang telah kalian berikan.
	Bandar Lampung, 02 Oktober 2024
	I Made Yudha Wirawan
	NPM. 1913033048
	Halaman
	III. METODE PENELITIAN
	3.1 Ruang Lingkup Penelitian 25
	3.2 Metode Penelitian 25
	3.3 Teknik Pengumpulan Data 27
	3.3.1 Teknik Kepustakaan 27
	3.3.2 Teknik Dokumentasi 28
	3.3.3 Teknik Wawancara 29
	3.3.4 Teknik Observasi 31
	3.4 Teknik Analisis Data 32
	IV HASIL DAN PEMBAHASAN
	4.1 Hasil Penelitian 34
	4.1.1 Gambaran Umum Desa Dharma Agung 34
	4.1.1.1  Sejarah Desa Dharma Agung 34
	4.1.1.2  Letak Geografis Desa Dharma Agung 35
	4.1.1.3 Sistem Sosial Ekonomi Mayarakat Desa Dharma  Agung 36
	4.1.1.4  Budaya Masyarakat Desa Dharma Agung 38
	4.1.2 Asal-Usul Tradisi Sapuh Leger 39
	4.1.3 Rangkaian Acara Tradisi Sapuh Leger 46
	4.1.3 Simbol-Simbol Pada Sarana Tradisi Sapuh Leger 50
	4.1.4 Simbol-Simbol Pada Proses Pelaksanaan Tradisi Sapuh
	Leger 66
	4.2 Pembahasan 75
	4.2.1 Analisis Makna Simbolik Tradisi Sapuh Leger Dengan
	Trigonomi Teori Semiotika Charles Sanders Peirce 75
	4.2.2 Makna Simbolik Pada Sarana Tradisi Sapuh Leger 83
	4.2.3 Makna Simbolik Pada Proses Pelaksanaan Tradisi Sapuh Leger 84
	4.2.4 Makna Simbolik Dilihat Dari Aspek Spiritual 85
	4.2.5 Makna Simbolik Dilihat Dari Aspek Sosial Budaya 90
	V. KESIMPULAN DAN SARAN
	5.1 KESIMPULAN 94
	5.2 SARAN 95
	DAFTAR PUSTAKA 96
	LAMPIRAN 99
	3.3 Teknik Pengumpulan Data
	Guna memperoleh data yang relevan dengan masalah yang akan diteliti maka dalam penulisan ini teknik pengumpulan data yang digunakan yaitu teknik wawancara, observasi, dokumentasi dan kepustakaan.
	3.3.1 Teknik Kepustakaan
	3.3.2 Teknik Dokumentasi
	3.4  Teknik Analisis Data
	Gambar 1. Teknik Analisis Data
	Sumber: Saldana, 2014
	Dalam penelitian ini penulis menggunakan teknik analisis data Miles dan Huberman. Adapun analisis data dilakukan dengan melalui beberapa tahapan diantaranya :


