
PATRIARKI DAN PATRILINEAL: ETNOGRAFI PEREMPUAN-

PEREMPUAN SAI BATIN DALAM MASYARAKAT ADAT MARGA 

TELUKBETUNG DI PERKOTAAN BANDAR LAMPUNG 

SKRIPSI 

Oleh 

SYIFAA SABIANOVA ADDINA TURKI 

NPM. 2116011068 

FAKULTAS ILMU SOSIAL DAN ILMU POLITIK 

UNIVERSITAS LAMPUNG 

BANDAR LAMPUNG 

2025 



PATRIARKI DAN PATRILINEAL: ETNOGRAFI PEREMPUAN-

PEREMPUAN SAI BATIN DALAM MASYARAKAT ADAT MARGA 

TELUKBETUNG DI PERKOTAAN BANDAR LAMPUNG 

Oleh 

SYIFAA SABIANOVA ADDINA TURKI 

SKRIPSI 

Sebagai Salah Satu Syarat untuk Mencapai Gelar 

SARJANA SOSIOLOGI 

Pada 

Jurusan Sosiologi 

Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Universitas Lampung 

FAKULTAS ILMU SOSIAL DAN ILMU POLITIK 

UNIVERSITAS LAMPUNG 

BANDAR LAMPUNG 

2025 



 

 

ABSTRAK 
 

PATRIARKI DAN PATRILINEAL: ETNOGRAFI PEREMPUAN-

PEREMPUAN SAI BATIN DALAM MASYARAKAT ADAT MARGA 

TELUKBETUNG DI PERKOTAAN BANDAR LAMPUNG 

 

Oleh 

SYIFAA SABIANOVA ADDINA TURKI 

 

 Penelitian ini mengkaji tentang perempuan-perempuan di salah satu 

keadatan Lampung Pesisir Sai Batin yang berdiri di perkotaan Bandar Lampung. 

Keadatan tersebut ialah keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak, Marga Teluk 

Betung, suatu keadatan yang menganut sistem patriarki dan kekerabatan 

patrilineal di Kelurahan Negeri Olok Gading. Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif dengan pendekatan etnografi. Pengumpulan data dilakukan dengan 

observasi, wawancara mendalam dengan para informan dari keadatan, dan 

mengumpulkan dokumentasi di lapangan. Adapun hasil dari penelitian 

menunjukkan bahwa perempuan adat Penyimbang Tuha memaknai diri mereka 

sebagai pendamping, penjaga nilai adat dan pewaris tradisi serta kebudayaan. 

Mereka terlibat dalam berbagai prosesi adat seperti deduaian, nyecah uwai, dan 

buka khangok, serta terlibat dalam musyawarah adat walaupun bukan sebagai 

pembuat keputusan. Selanjutnya, perempuan juga beradaptasi pada arus 

modernisasi dengan bersikap terbuka terhadap perubahan tanpa 

mengesampingkan nilai keadatan. Melalui perspektif teori patriarki dari Walby, 

temuan penelitian dapat diidentifikasi dalam 2 struktur patriarki yang mencakup 

household production dan cultural institution. 2 tipe patriarki (privat-publik) juga 

menjelaskan bentuk perubahan yang terjadi pada sistem patriarki dalam keadatan. 

 

Kata Kunci: Perempuan Pesisir Sai Batin, keadatan Penyimbang Tuha Bandakh 

Balak, patriarki, patrilineal 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

PATRIARCHY AND PATRILINEALITY: ETHNOGRAPHY OF SAI BATIN 

WOMEN IN THE TRADITIONAL MARGA TELUKBETUNG COMMUNITY 

IN THE CITY OF BANDAR LAMPUNG 

 

By 

SYIFAA SABIANOVA ADDINA TURKI 

 

This study examines women in one of the Sai Batin coastal Lampung traditional 

communities located in the city of Bandar Lampung. The community is the 

Penyimbang Tuha Bandakh Balak, Marga Teluk Betung, a community that 

adheres to a patriarchal system and patrilineal kinship in the Negeri Olok Gading 

sub-district. This study uses a qualitative method with an ethnographic approach. 

Data collection was carried out through observation, in-depth interviews with 

informants from the community, and collecting documentation in the field. The 

results of the study show that the women of the Penyimbang Tuha community see 

themselves as companions, guardians of traditional values, and inheritors of 

tradition and culture. They are involved in various traditional ceremonies such as 

deduaian, nyecah uwai, and buka khangok, as well as participating in traditional 

deliberations, although not as decision makers. Furthermore, women also adapt 

to the tide of modernization by being open to change without neglecting 

traditional values. Through Walby's patriarchal theory perspective, the research 

findings can be identified in two patriarchal structures, which include household 

production and cultural institutions. Two types of patriarchy (private-public) also 

explain the changes that have occurred in the patriarchal system in traditional 

customs. 

 

Keywords: Sai Batin coastal women, Penyimbang Tuha Bandakh Balak 

traditional customs, patriarchy, patrilineal 

 

 

 



https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


 

 

RIWAYAT HIDUP 

 

Penulis bernama Syifaa Sabianova Addina Turki yang 

dilahirkan di Kota Bandar Lampung pada tanggal 4 

November 2003. Merupakan anak pertama dari pasangan 

Bapak Turki Hamid Abubakar Basalamah dan Ibu Rahmi 

Olii, serta kakak tertua dari Kaafi, Kyna, Sofia, Syafiq, dan 

Syafia. Penulis menganut agama Islam dan berkebangsaan 

Indonesia dengan asal suku Arab dan Sulawesi. 

Penulis menempuh pendidikan di SD Negeri 1 Palapa dan lulus di tahun 2015, 

kemudian melanjutkan pendidikan di MTS Negeri 1 Bandar Lampung dan lulus di 

tahun 2018, serta melanjutkan pendidikan menengah atas di SMA Negeri 4 

Bandar Lampung dan lulus di tahun 2021. Di tahun yang sama, penulis 

melanjutkan pendidikan ke jenjang yang lebih tinggi, yaitu di jurusan Sosiologi, 

FISIP Universitas Lampung, melalui jalur tes SBMPTN. 

Selama berkuliah, penulis pernah meraih juara 1 Award for Writing with Cultural 

Theme yang diadakan oleh i-WIN Library dengan mengangkat isu budaya 

tradisional. Penulis juga pernah mengikuti riset penelitian berbasis MBKM yang 

mengangkat tema peran elit adat dalam politik lokal. Selanjutnya, penulis 

tergabung dalam UKM-F SPEC Unila sebagai anggota di divisi KID (Knowledge, 

Interest, and Development) selama 1 periode. Di ranah eksternal, penulis 

mengikuti program MBKM di Dinas Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan 

Anak Provinsi Lampung dan UPTD PPA Provinsi Lampung selama 1 semester. 

 

 

 



 

 

MOTTO 

 

“Allah does not burden a soul beyond that it can bear.” 

(Q.S. Al-Baqarah: 286) 

 

“You decide what you‟re worth of. Remember that.” 

(Haseki Hurrem Sultan) 

 

“The function of sociology, as of every sciences, is to reveal that which is hidden.” 

(Pierre Bourdieu) 

 

“Carpe diem. Seize the day, boys. Make your lives extraordinary.” 

(Dead Poet Society) 

 

“There‟s no such things as failure if you keep going. Get your diploma!” 

(SEVENTEEN – S.Coups) 

 

“We are not always perfect. Remember that we are still young, we will be wrong 

and make mistakes, but we will learn from it.” 

(ENHYPEN – Jake) 



 

 

PERSEMBAHAN 

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT yang telah memberikan 

kemudahan dan pertolongan sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi dengan 

judul “Patriarki dan Patrilineal: Etnografi Perempuan-Perempuan Sai Batin dalam 

Masyarakat Adat Marga Telukbetung di Perkotaan Bandar Lampung” dengan 

baik. Penulis mempersembahkan skripsi ini sebagai tanda terimakasih dan kasih 

sayang kepada: 

Keluargaku 

Teruntuk Ayah dan Bunda, Iti dan Idi, adik-adik penulis yaitu Kaafi, Kyna, Sofia, 

Syafiq, dan Syafia, serta seluruh keluarga besar penulis. Terima kasih atas segala 

cinta dan kasih sayang yang selalu tercurahkan. Terima kasih atas banyaknya do‟a 

dan dukungan kepada penulis sehingga penulis dapat menyelesaikan tulisan ini 

dan terus melangkah maju menuju kesuksesan di dunia maupun di akhirat kelak. 

Guru dan Dosen 

Terima kasih telah memberikan perhatian, arahan, ilmu, ruang untuk berkembang, 

serta pengalaman berharga bagi penulis sehingga dapat menjadi bekal penulis 

untuk menempuh perjalanan selanjutnya. 

Sahabat 

Terima kasih atas segala dukungan, masukan, serta waktu yang telah kita 

habiskan bersama dengan penuh suka dan duka di dalamnya. 

Almamater Tercinta, Universitas Lampung dan Jurusan Sosiologi FISIP 

 

 

 



 

 

SANWACANA 

Dengan mengucapkan puji syukur ke hadirat Allah SWT atas limpahan rahmat, 

karunia, dan kemudahan-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi 

dengan judul “Patriarki dan Patrilineal: Etnografi Perempuan-Perempuan Sai 

Batin dalam Masyarakat Adat Marga Telukbetung di Perkotaan Bandar 

Lampung” dan disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana 

Sosiologi pada Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Universitas Lampung. 

Penyusunan skripsi ini tentu tidak terlepas dari bantuan, dukungan, dan bimbingan 

dari berbagai pihak. Oleh karena itu, melalui kesempatan ini penulis ingin 

menyampaikan ucapan terima kasih yang tulus kepada: 

1. Allah SWT yang senantiasa memberikan berkah dan rahmat-Nya kepada 

penulis sehingga senantiasa dipermudah segala urusannya, diberi 

kesabaran, dan dipertemukan dengan orang-orang yang baik dan luar 

biasa. Serta, kepada Nabi Muhammad SAW sebagai manusia yang selalu 

dijadikan pedoman dalam menjalani kehidupan; 

2. Ibu Prof. Dr. Ir. Lusmeilia Afriani, S.E.A., I.P.M., selaku Rektor 

Universitas Lampung; 

3. Ibu Dr. Anna Gustiana Zainal, S.Sos., M.Si., selaku Dekan Fakultas Ilmu 

Sosial dan Ilmu Politik Universitas Lampung; 

4. Ibu Dr. Bartoven Vivit Nurdin, M.Si., selaku Ketua Jurusan Sosiologi 

Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Universitas Lampung dan dosen 

pembimbing penulis. Terima kasih banyak atas segala bimbingan, ilmu, 

dan perhatian yang diberikan sehingga penulis dapat menyelesaikan 

skripsi ini dengan baik dan maksimal. Terima kasih banyak karena sudah 

memberikan kesempatan dan kepercayaan kepada penulis untuk ikut 



dalam berbagai proyek penelitian, serta memberikan pengalaman yang luar 

biasa kepada penulis selama proses perkuliahan. Penulis akan selalu 

mengingat jasa-jasa dan ilmu yang telah ibu berikan; 

5. Bapak Damar Wibisono, S.Sos., M.A., selaku dosen penguji utama 

penulis. Terima kasih banyak atas segala ilmu, arahan, dan masukan yang 

telah diberikan kepada penulis sehingga dapat lebih menyempurnakan 

skripsi ini; 

6. Ibu Ifaty Fadliliana Sari, S.Pd., M.A., selaku dosen penguji pembantu 

penulis. Terima kasih banyak atas segala ilmu, bimbingan dan perhatian 

yang telah diberikan kepada penulis selama proses perkuliahan dan 

penyusunan skripsi. Terima kasih karena sudah melibatkan penulis dalam 

berbagai penelitian dosen dan memberikan banyak pengalaman baru 

kepada penulis. Penulis tidak akan lupa dengan semua ilmu dan jasa yang 

ibu berikan; 

7. Bapak Junaidi, S.Pd., M.Sos., selaku Sekrertaris Jurusan Sosiologi 

Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Universitas Lampung; 

8. Ibu Dr. Erna Rochana, M.Si., selaku Pembimbing Akademik penulis di 

Jurusan Sosiologi FISIP Universitas Lampung. 

9. Seluruh Dosen Jurusan Sosiologi FISIP Universitas Lampung yang tidak 

dapat penulis sebutkan satu per satu. Terima kasih telah memberikan 

pelajaran kepada penulis dan berkontribusi dalam memperkuat eksistensi 

ilmu pengetahuan di Jurusan Sosiologi Universitas Lampung; 

10. Seluruh staff admistrasi Jurusan Sosiologi FISIP Universitas Lampung, 

yaitu Pak Edi dan Pak Daman. Terima kasih atas segala bantuan terkait 

administratif yang telah diberikan kepada penulis selama proses 

perkuliahan; 

11. Kepada Ayah Turki Hamid, ST., dan Bunda Rahmi Olii, S.Psi., selaku 

orang tua penulis yang sangat penulis hormati, sayangi dan cintai. Terima 

kasih banyak atas segala do‟a, dukungan dan pengorbanan yang tak 

terhingga yang telah kalian lakukan untuk penulis selama penulis hidup di 

dunia ini. Tanpa kalian, penulis tidak mungkin bisa sampai berada di titik 

ini. Penulis harap, penulis dapat menjadi anak yang membanggakan dan 



 

 

dapat membahagiakan kalian kedepannya. For my mom and dad, who 

have made everything possible. My home, my love, my everything; 

12. Kepada Idi Hamid Abubakar Basalamah dan Iti Fauziah Ramzi Hasan 

Basri selaku kakek dan nenek penulis yang penulis cintai sepenuh hati. 

Terima kasih banyak karena sudah membesarkan dan merawat penulis dari 

penulis kecil hingga saat ini dengan sepenuh hati, penuh cinta dan kasih 

sayang sehingga penulis tidak pernah merasa kekurangan sedikit pun. 

Terima kasih banyak atas segala perhatian dan nasihat yang tidak akan 

pernah bisa penulis balas ataupun lupakan seumur hidup. Penulis harap, 

penulis bisa terus berbakti dan membanggakan kalian kedepannya. It is 

true that no one in the world can love you the way your grandparents do. 

Idi, cucungmu jadi sarjana!; 

13. Kepada Mama Nur Asiyah, terima kasih banyak atas segala kasih sayang, 

do‟a dan dukungan yang telah diberikan kepada penulis selama ini. Terima 

kasih karena telah menjadi ibu sambung yang baik dan perhatian kepada 

penulis. Penulis harap, penulis dapat menjadi anak yang membanggakan 

dan membahagiakan mama kedepannya; 

14. Kepada Ayah Harun Kufaeni Pangalima, S.H., M.H., terima kasih banyak 

atas segala perhatian, do‟a dan dukungan yang telah diberikan kepada 

penulis selama ini. Terima kasih karena sudah menjadi ayah sambung 

yang senantiasa menyayangi dan perhatian kepada penulis dan adik 

penulis. Penulis harap, ayah selalu sehat dan panjang umur agar penulis 

bisa membanggakan dan membahagiakan ayah kelak; 

15. Kepada Reza Hamid Abubakar, SK., selaku paman yang senantiasa 

menyayangi dan perhatian pada penulis. Terima kasih banyak atas segala 

dukungan, do‟a dan kasih sayang yang telah diberikan kepada penulis 

selama ini. Terima kasih atas semua uang saku, Netflix dan traktiran yang 

telah diberikan kepada penulis selama ini. You are the uncle everyone 

wished they had!; 

16. Kepada adik-adik tersayang penulis, yaitu Kaafi, Sofia, Kyna, Syafiq, dan 

Syafia. Terima kasih karena sudah hadir untuk menghibur dan 

mengganggu ketentraman hidup penulis selama ini. Meskipun kalian lebih 



 

 

banyak nyebelinnya, tapi penulis tetap menyayangi kalian sepenuh hati. I 

swear, you guys makes my life 100× better!; 

17. Kepada kakak yang sangat penulis sayangi, Nadya Amira Diaz. Terima 

kasih banyak atas segala kasih sayang, do‟a, dan dukungan yang tanpa 

henti diberikan kepada penulis selama ini. Terima kasih karena sudah 

hadir dalam hidup penulis dan menjadi sosok kakak perempuan yang hebat 

dan luar biasa bagi penulis. Terima kasih atas semua waktu yang telah 

Ody luangkan untuk mendengarkan berbagai keluh kesah, bermain Roblox 

hingga saling berbagi cerita dengan adikmu ini. Penulis harap, kita akan 

selalu bersama dan saling menyayangi sampai kapan pun. You will always 

be the sister of my soul and the bestfriend of my heart. Let‟s grow together 

for eternity, salam owaa sissy!; 

18. Kepada sepupu penulis tersayang, Cut Shafia Maulina. Terima kasih 

banyak atas segala dukungan dan do‟a yang selalu diberikan kepada 

penulis selama ini. Penulis harap, kita akan sukses dan terus bersama 

sampai tua nanti. You are my lifelong bestfriend, sissy!; 

19. Kepada sahabat tercinta penulis, Nusa Indah Pertiwi. Terima kasih banyak 

atas segala suka dan duka, canda dan tawa, serta do‟a dan dukungan yang 

selama ini diberikan untuk penulis. Terima kasih banyak sudah menemani 

setiap langkah penulis, hadir dalam hidup penulis dan menjadi sahabat dan 

saudari tak sedarah terbaik yang pernah penulis punya. Penulis berharap, 

kita akan terus bersahabat dan saling mendukung satu sama lain sampai 

kapan pun. To infinity, and beyond my beloved bestie!; 

20. Kepada sahabat tersayang semasa kuliah penulis, Gustiani Putri. Terima 

kasih banyak atas segala dukungan, canda dan tawa, serta cerita yang 

sudah kita ukir bersama selama masa perkuliahan yang penuh akan suka 

dan duka ini. Terima kasih karena sudah menjadi orang yang menemani 

setiap langkah penulis dari awal masa perkuliahan hingga saat ini, dari 

belum bisa mengendarai motor sampai sudah bisa bawa motor sendiri. 

Penulis harap, kita akan selalu berteman sampai di akhirat nanti. Becoming 

friends with you was the best decision I‟ve ever made; 



 

 

21. Kepada Della Rachmadani, selaku sahabat tersayang penulis selama 4 

tahun belakangan ini, terima kasih banyak karena selalu hadir dan 

memberikan warna pada hidup penulis di semasa perkuliahan. Terima 

kasih atas segala dukungan dan kebersamaan yang senantiasa diberikan 

kepada penulis, terutama di masa-masa semester akhir ini. Penulis harap, 

hubungan persahabatan ini akan terus erat sampai kapan pun. I will always 

be grateful to have you in my life; 

22. Kepada Denysha Thesalonica, selaku sahabat kesayangan yang penulis 

temui di dunia perkuliahan. Terima kasih banyak atas segala dukungan 

dan bantuan yang senantiasa diberikan pada penulis tanpa pamrih. Terima 

kasih sudah senantiasa menemani dan mendengarkan keluh kesah penulis 

selama ini. Penulis harap, hubungan persahabatan ini akan selalu awet 

sampai kita tua nanti. And till the end, you‟re my very best friend; 

23. Kepada Sinta Amalia, sahabat penulis selama kuliah yang kebetulan 

tinggal berdekatan. Terima kasih atas segala kenangan dan momen 

berharga yang sudah kita ukir bersama selama masa perkuliahan yang 

singkat ini. I hope life gives you all the blessing you deserves; 

24. Kepada Husna Nur Azizah, salah satu sahabat yang turut memberi warna 

dalam hiruk-pikuk dunia perkuliahan penulis. Terima kasih banyak karena 

sudah hadir menjadi teman dan sahabat yang luar biasa dan selalu 

mendukung penulis kapan pun dan dimana pun. Penulis harap, meski kita 

hidup berjauhan, tapi hubungan dan hati kita akan tetap dekat sampai 

kapan pun. You‟re my best friend, I‟ll love you forever; 

25. Kepada geng Pick Me, Elyana, Zherlina, Risha, Sindy, Della, Gusti, dan 

Sinta, terima kasih banyak atas segala canda, tawa dan kenangan yang luar 

biasa selama masa perkuliahan. Terima kasih karena sudah menyertai dan 

memberikan warna pada perjalanan hidup penulis semasa kuliah sampai 

saat ini. Good friends are a blessing. I‟m so grateful for mine; 

26. Kepada Latifah Komala, salah satu teman baik dan terdekat penulis selama 

perkuliahan. Terima kasih banyak atas segala kenangan, bantuan, dan 

dukungan yang selama ini diberikan kepada penulis. Terima kasih karena 

sudah menjadi salah satu teman pertama penulis di awal perkuliahan dan 



 

 

terus membersamai penulis hingga akhir perkuliahan. Any day I spent with 

you is my wonderful day; 

27. Kepada Branden Jaya Tivantara, selaku teman dan penasihat penulis 

selama proses perkuliahan. Terima kasih banyak atas segala bimbingan, 

masukan, saran dan ilmu yang telah diberikan kepada penulis selama ini, 

terutama dalam proses penyusunan skripsi; 

28. Kepada Mas Dwiki, selaku teman yang senantiasa mengiringi dan menguji 

kesabaran penulis selama proses perkuliahan. Terima kasih atas segala 

dukungan dan candaan yang turut menemani penulis selama proses 

perkuliahan di semester akhir ini. Selalu semangat, di tunggu kabar 

baiknya!; 

29. Kepada teman-teman seperjuangan yang senantiasa mewarnai perjalanan 

skripsi penulis, Thomas, Safira, Eka, Lisa, Gobay, Faiz, dan Erick. Serta 

kepada rekan-rekan seperbimbingan, Rafly, Anien, Ayol, Ruth, dan 

Islamy. Terima kasih atas segala dukungan yang kalian berikan pada 

penulis selama proses skripsi berlangsung;  

30. Teman-teman Magang Geng, Arifa, Habib, Moza, Gusti, Sinta, dan Cici. 

Terima kasih karena sudah membersamai penulis di masa-masa magang di 

DPPPA Provinsi Lampung; 

31. Rekan-rekan SODUSA yang penulis banggakan. Terima kasih atas 

kebersamaan dan kenangannya selama 4 tahun terakhir. Sampai berjumpa 

di masa depan yang cerah dan penuh kesuksesan!; 

32. Teman-teman KKN Gedung Bandar Rejo, terima kasih atas kebersamaan, 

suka dan duka yang telah dijalani selama 40 hari. Semoga kedepannya 

kalian bisa terus melangkah tanpa henti menuju impian yang kalian cita-

citakan; 

33. Keluarga besar KKN Gedung Bandar Rejo, Mamah, Papah, Pak Budi, Bu 

Yuli, dan Mba Siska, terima kasih banyak atas kebersamaan dan segala 

kasih sayang hangat yang senantiasa membersamai selama 40 hari masa 

KKN sehingga memberikan kesan dan kenangan yang indah serta tak 

terlupakan bagi penulis dan teman-teman penulis.  



 

 

34. SAY THE NAME, SEVENTEEN! Sebuah grup yang beranggotakan 13 

manusia paling keren, random dan luar biasa berbakat, terima kasih atas 

segala motivasi dan musik-musik keren yang telah menemani penulis 

selama 4 tahun belakangan ini. Just like what s.coups said, get your 

diploma!; 

35. 1, 2 CONNECT, HELLO WE ARE ENHYPEN! Salah satu grup berisikan 7 

orang anak Gen-Z yang tak kalah keren dari seniornya. Terima kasih 

karena sudah menemani dan menghibur penulis selama 4 tahun terakhir 

dengan lagu-lagu yang keren dan super catchy. Go for your dreams, 

enhypen is behind you; 

36. Terakhir, penulis ucapkan terima kasih banyak kepada diri penulis, yang 

sudah berjuang sampai sejauh ini dan terus berusaha untuk melangkah 

maju walaupun banyak rintangan dan tantangan yang menghalangi. 

Terima kasih atas semua kerja kerasmu selama ini, semoga akan berbuah 

manis di masa depan nanti. 

 

Akhir kata, skripsi ini penulis persembahkan semua orang yang tidak dapat 

penulis sebutkan satu persatu namanya. Penulis harap, skripsi ini bisa memberikan 

manfaat bagi pihak-pihak yang terlibat, serta orang-orang yang membacanya, 

meskipun penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari kata sempurna. 

Terima kasih, salam sejahtera untuk kita semua. 

 

 Bandar Lampung, 13 Januari 2026 

 Penulis, 

  

 

 

 

 Syifaa Sabianova Addina Turki 



DAFTAR ISI 

Halaman 

ABSTRAK .............................................................................................................. i 

ABSTRACT ............................................................................................................ ii 

RIWAYAT HIDUP .............................................................................................. vi 

MOTTO ............................................................................................................... vii 

PERSEMBAHAN ............................................................................................... viii 

SANWACANA ..................................................................................................... ix 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... xvi 

DAFTAR TABEL .............................................................................................. xxi 

DAFTAR GAMBAR ......................................................................................... xxii 

I. PENDAHULUAN .............................................................................................. 1 

1.1 Latar Belakang Masalah ................................................................................ 1 

1.2 Rumusan Masalah ......................................................................................... 7 

1.3 Tujuan Penelitian ........................................................................................... 7 

1.4 Manfaat Penelitian ......................................................................................... 7 

II. TINJAUAN PUSTAKA ................................................................................... 9

2.1 Tinjauan Patriarki .......................................................................................... 9 

2.1.1 Definisi Patriarki ................................................................................... 9 

2.1.2 Bentuk-Bentuk Patriarki ..................................................................... 11 

2.2 Tinjauan Patrilineal ..................................................................................... 12 

2.3 Tinjauan Masyarakat Adat .......................................................................... 13



2.3.1 Definisi Masyarakat ............................................................................ 13 

2.3.2 Definisi Adat ....................................................................................... 15 

2.3.3 Definisi Masyarakat Adat ................................................................... 17 

2.4 Tinjauan Struktur Sosial .............................................................................. 19 

2.4.1 Struktur Sosial .................................................................................... 19 

2.4.2 Struktur Sosial Masyarakat Adat ........................................................ 20 

2.5 Tinjauan Perempuan dalam Adat ................................................................ 21 

2.5.1 Definisi Perempuan ............................................................................ 21 

2.5.2 Perempuan dalam Adat ....................................................................... 21 

2.6 Tinjauan Sistem Kekerabatan ...................................................................... 25 

2.6.1 Definisi Sistem Kekerabatan .............................................................. 25 

2.6.2 Kelompok-Kelompok Kekerabatan .................................................... 27 

2.7 Teori Patriarki dari Sylvia Walby (1990) .................................................... 29 

2.8 Penelitian Terdahulu .................................................................................... 33 

III. METODE PENELITIAN ............................................................................ 37

3.1 Metode Penelitian ........................................................................................ 37 

3.2 Lokasi Penelitian ......................................................................................... 38 

3.3 Penentuan Informan .................................................................................... 39 

3.4 Teknik Pengumpulan Data .......................................................................... 40 

3.6 Teknik Analisis Data ................................................................................... 41 

IV. SUATU KOMUNITAS ADAT DI MASYARAKAT PERKOTAAN ...... 43

4.1 Filosofi Nama Negeri Olok Gading ............................................................ 43 

4.2 Profil Negeri Olok Gading .......................................................................... 44 

4.2.1 Karakteristik Penduduk Negeri Olok Gading ..................................... 48 

4.2.2 Mata Pencaharian Masyarakat ............................................................ 50 

4.2.3 Sistem Pemerintahan Negeri Olok Gading ......................................... 51 

xvii 



4.2.4 Sistem Organisasi Kepala Lingkungan dan Rukun Tetangga (RT).... 52 

4.3 Keadatan di Negeri Olok Gading ................................................................ 53 

4.3.1 Sejarah Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak ........................ 54 

4.3.2 Makna dan Peranan Adok dalam Keadatan Penyimbang Tuha .......... 56 

4.3.3 Struktur Kepenyimbangan dalam Keadatan Penyimbang Tuha ......... 58 

Bandakh Balak ............................................................................................. 58 

V. HASIL DAN PEMBAHASAN ...................................................................... 62 

5.1 Hasil Penelitian ............................................................................................ 62 

5.1.1 Profil Informan ................................................................................... 62 

5.1.2 Makna Diri Perempuan Sai Batin dalam Adat Penyimbang Tuha ..... 66 

5.1.2.1 Perempuan Sebagai Pendamping ................................................ 66 

5.1.2.2 Perempuan Sebagai Pelengkap dalam Keadatan ...................... 69 

5.1.2.3 Perempuan Sebagai Pewaris Nilai Adat .................................... 71 

5.1.2.4 Perempuan Mewarisi Nilai Adat pada Generasi Muda ........... 74 

5.1.2.5 Perempuan Memaknai Identitas dan Gelar Adat ...................... 78 

5.1.2.6 Perbedaan Pandangan pada Perempuan Antar-Generasi ......... 81 

5.1.3 Keterlibatan Perempuan Sai Batin dalam Keadatan Penyimbang Tuha 

Bandakh Balak ............................................................................................. 83 

5.1.3.1 Perempuan Sebagai Pengawas dalam Persiapan Upacara Adat

 ...................................................................................................................... 83 

5.1.3.2 Perempuan dalam Upacara Pernikahan ..................................... 84 

5.1.3.3 Perempuan dalam Tradisi Sambai Bayu .................................... 88 

5.1.3.4 Perempuan Sebagai Penyambut Tamu Agung .......................... 89 

5.1.3.5 Perempuan dalam Komunitas Muli-Mekhanai ......................... 91 

5.1.3.6 Perempuan dalam Musyawarah Adat......................................... 93 

5.1.3.7 Perempuan Sebagai Tameng Pelestari Nilai-Nilai Luhur dan 

Budaya ......................................................................................................... 96 

xviii 



5.1.4 Pemaknaan Diri Perempuan pada Arus Modernisasi ......................... 98 

5.1.4.1 Fleksibility: Perempuan Antara Adat dan Modernitas ............ 98 

5.1.4.2 Perempuan Beradaptasi pada Arus Modernisasi ...................... 99 

5.1.4.3 Perubahan dalam Akses Pendidikan dan Ekonomi ................ 102 

5.1.4.4 Perubahan dalam Pembagian Hak Waris ................................. 103 

5.1.4.5 Tantangan dalam Keadatan: Minat Generasi Muda Terhadap 

Adat Semakin Berkurang ........................................................................ 104 

5.1.4.6 Tradisi Blangikhan Sebagai Sarana Pewarisan Adat ............. 106 

5.1.4.7 Pembiasaan Berbahasa Lampung dalam Kehidupan Sehari-

Hari Sebagai Upaya Melestarikan Budaya ........................................... 107 

5.1.5 Kelompok Kekerabatan Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak

 ................................................................................................................... 109 

5.2 Pembahasan: Patriarki dan Patrilineal ....................................................... 110 

5.2.1 Pergeseran Sistem Patriarki pada Keadatan Penyimbang Tuha di Era 

Modern ....................................................................................................... 110 

5.2.2 Sistem Kekerabatan Patrilineal Tidak Berubah ................................ 112 

5.2.3 Pemaknaan Perempuan Adat sebagai Pengemban Nilai Sosial Budaya

 ................................................................................................................... 113 

5.2.4 Perempuan Sebagai Penggerak Kohesi dan Harmonisasi Sosial ...... 115 

5.2.5 Adaptasi Perempuan Adat Penyimbang Tuha dalam Arus Modernisasi

 ................................................................................................................... 117 

5.2.6 Perempuan Sebagai Aktor Sentral dalam Keadatan ......................... 119 

5.2.7 Sintesis Empiris-Teoretis dan Kebaruan Penelitian ......................... 120 

VI. KESIMPULAN DAN SARAN ................................................................... 121

6.1 Kesimpulan ................................................................................................ 121 

6.2 Saran .......................................................................................................... 123 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 125 

xix



LAMPIRAN ....................................................................................................... 129 

xx



DAFTAR TABEL 

Halaman 

Tabel 1. Perbedaan Paguyuban dan Patembayan .................................................. 14 

Tabel 2. Penelitian Terdahulu ............................................................................... 33 

Tabel 3. Biodata Informan .................................................................................... 40 

Tabel 4. Luas Wilayah Tanah Berdasarkan Jenisnya............................................ 45 

Tabel 5. Luas Tanah Pembangunan Desa ............................................................. 46 

Tabel 6. Komposisi Penduduk Menurut Jenis Kelamin di Lingkungan I ............. 48 

Tabel 7. Komposisi Penduduk Menurut Jenis Kelamin di Lingkungan II ............ 49 

Tabel 8. Jenis Mata Pencaharian Penduduk Tahun 2024 ...................................... 50 



DAFTAR GAMBAR 

Halaman 

Gambar 1. Peta Administratif Negeri Olok Gading .............................................. 44 

Gambar 2. Fasilitas Umum di Negeri Olok Gading .............................................. 47 

Gambar 3. Sistem Pemerintahan Negeri Olok Gading ......................................... 51 

Gambar 4. Sistem Organisasi Kepala Lingkungan dan RT Negeri Olok Gading . 52 

Gambar 5. Akun Instagram Keadatan Penyimbang Tuha ..................................... 77 



I. PENDAHULUAN 

1.1 Latar Belakang Masalah 

Penelitian ini dilakukan untuk memahami tentang perempuan di salah satu 

keadatan Lampung Pesisir yang berdiri di Kota Bandar Lampung yang 

selama ini masih jarang tersorot oleh khalayak luas. Perempuan yang 

dimaksud dalam penelitian ini ialah perempuan-perempuan Sai Batin yang 

berada pada struktur sosial tertinggi dalam kepenyimbangan. Dalam konteks 

ini, penting untuk menggali bagaimana pemaknaan diri perempuan sebagai 

bagian dari keadatan yang menganut sistem patriarki, serta apa saja bentuk 

keterlibatan mereka dalam adat yang notabenenya menganut sistem patriarki 

di dalamnya. Selain itu, penelitian ini juga akan melihat bagaimana 

pemaknaan perempuan Sai Batin dalam arus modernisasi. Dengan memakai 

aspek-aspek tersebut, penelitian ini tidak hanya memberikan gambaran terkait 

pemaknaan dan keterlibatan mereka dalam adat yang menganut sistem 

patriarki, melainkan juga mengungkap pemaknaan diri mereka dalam arus 

modernisasi dan bentuk-bentuk perubahan yang mereka rasakan dalam adat. 

Budaya dalam pengertian dasar merupakan suatu kata yang terbentuk dari 

penggalan kata „budi‟ dan „daya‟ yang berarti wujud cinta, karsa serta rasa. 

Secara etimologi, budaya merupakan suatu kata yang diambil dari bahasa 

Sanskerta „buddhi - budhayah‟ yang bermakna budi atau akal. E. B. Tylor 

dalam Ilmu Sosial dan Budaya Dasar mendefinisikan budaya sebagai wujud 

kerumpunan kompleks yang terdiri atas keilmuan, pengetahuan, kepercayaan, 

kesenian hingga adat istiadat, serta praktik yang dimiliki oleh manusia 

sebagai bagian dari masyarakat.  



2 

Adapun hasil dari konstruksi budaya disebut juga sebagai kebudayaan, 

dimana kebudayaan berarti suatu bentuk kesatuan sistem gagasan yang 

diperoleh oleh manusia melalui proses pembelajaran (Koentjaraningrat, 

2009). 

Kota Bandar Lampung merupakan ibukota yang menjadi pusat pemerintahan 

sekaligus pusat dari aktivitas sosial, politik, pendidikan, ekonomi, dan 

kebudayaan di Provinsi Lampung. Wilayah kota ini mencakup luas 183,77 

Km2 yang secara administratif berbatasan dengan Kabupaten Lampung 

Selatan di sebelah Utara, Teluk Lampung di sebelah Selatan, Kabupaten 

Pesawaran di sebelah Barat dan Kabupaten Lampung Tengah di sebelah 

Timur. Total penduduk yang yang tersebar di 20 kecamatan dan 126 

kelurahan di wilayah perkotaan ini mencapai 1.214,33 juta jiwa. Para 

penduduknya berasal dari latar belakang suku dan komunitas adat yang 

berbeda, seperti Lampung, Jawa, Sunda, Padang, Palembang, dan lain 

sebagainya. Meski demikian, kelompok etnis yang paling mendominasi di 

kawasan perkotaan ini ialah suku Lampung dan Jawa (BPS, 2025). 

Suku Lampung sendiri terbagi kedalam 2 kelompok keadatan yang berbeda, 

yakni Pesisir Sai Batin (dialek A) dan Pepadun (dialek O). Masing-masing 

kelompok keadatan tersebut, tentunya memiliki aturan dan keunikan 

tersendiri dalam sistem keadatannya. Salah satu perbedaan paling mendasar 

antara keadatan Pesisir dan Pepadun ialah tempat bermukim dan warna baju 

adat yang berbeda. Masyarakat Pesisir biasanya menggunakan baju adat 

berwarna putih dengan kain tapis berwarna hitam sebagai bawahannya, 

sementara pakaian adat masyarakat Pepadun berwaran merah dengan kain 

tapis yang juga berwarna hitam sebagai bawahannya. 

Kelurahan Negeri Olok Gading merupakan salah satu wilayah di tengah kota 

Bandar Lampung yang memiliki sejarah keadatan yang cukup menarik di 

dalamnya. Kelurahan ini terletak di Kecamatan Teluk Betung Barat, kota 

Bandar Lampung dan mempunyai wilayah sebesar 109 hektar (Ha) serta 

memiliki 2 lingkungan yakni, Lingkungan I dengan 6 RT dan Lingkungan II 

dengan 8 RT. Dalam kelurahan ini, berdiri 4 keadatan Lampung Sai Batin 



3 

 

 

yang masih berdiri dan hidup berdampingan sampai saat ini. Adapun keempat 

keadatan tersebut mencakup Marga Telukbetung, Marga Balak, Marga Lunik 

dan Marga Bumi Waras. 

Salah satu keadatan yang ada di kelurahan ini ialah Keadatan Penyimbang 

Tuha Bandakh Balak, Marga Telukbetung. Keadatan ini merupakan suatu 

keadatan Lampung Pesisir Sai Batin pecahan dari Kesultanan/Kebuayan 

Bengkunat yang berdiri di Pesisir Barat, Krui. Berdasarkan hasil wawancara 

pra-riset dengan Pangeran Adat Marga Telukbetung, keadatan ini berdiri 

setelah moyang mereka yakni Ibrahim gelar Raja Pemuka memohon izin 

pada ayahnya untuk pamit dari Kebuayan Bengkunat dengan maksud untuk 

membangun suatu kampung sendiri untuk dihuni dan hidup mandiri di 

dalamnya. Keputusan ini dilatarbelakangi oleh ketentuan adat, dimana tahta 

kepemimpinan adat selanjutnya akan diturunkan pada saudara tertuanya 

yakni, Husin gelar Pangeran Mengkubumi. Karena itu, Raja Pemuka memilih 

untuk mencari jati dirinya di tanah baru yang nantinya akan menjadi 

kampung halamannya (Dokumen Tambo, 2021). 

“Moyang kami dulu memohon izin pada kepala adat Kebuayan 

Bengkunat di Krui (ayahnya), yakni Pangeran S berikut saudara 

sulungnya, bahwa ia ingin membuka tanah atau mendirikan sebuah 

kampung.” – Pangeran JN), 10 November 2024. 

Setelah mendapatkan restu dari sang ayah dan kakak sulungnya, Raja Pemuka 

pun mulai berkelana guna menemukan wilayah yang sesuai dengan 

keinginannya. Setelah cukup lama mencari, ia pun menemukan tempat yang 

cocok nan subur untuk dihuni dan dibangun pemukiman diatasnya. Namun, 

beliau tak langsung membangun kampung disana, ia terlebih dahulu kembali 

ke kebuayannya di Krui guna meminta restu untuk membangun kampung di 

tanah tersebut. Pangeran Mengkubumi pun memberikan do‟a dan restunya 

pada adiknya dengan beberapa syarat, yakni menamai kampung tersebut 

dengan nama “Kampung Negeri” dan membangun rumah adat dengan nama 

“Lamban Balak” disana.  

Dengan demikian di tahun 1618, sang Raja Pemuka pun beranjak dari 

Kebuayan Bengkunat menuju tanah yang nantinya akan dikenal sebagai 



4 

 

 

“Kampung Negeri”, dikawal oleh 3 penggiring dari kepenyimbangan meliputi 

Kemas Sengaji, Kemas Ngeladang dan Cinta Gemulung, serta diikuti oleh 

rakyatnya. Mereka juga mendirikan Lamban Balak sebagai rumah adat 

mereka yang sampai saat ini masih berdiri dengan kokoh dan ditinggali oleh 

pangeran adat dan keluarganya (Dokumen Tambo, 2021). 

Berdasarkan berbagai penjelasan tersebut, dapat dilihat bahwa Negeri Olok 

Gading bukanlah suatu kelurahan biasa, melainkan salah satu kelurahan yang 

sangat kaya akan jejak sejarah kebudayaan Lampung Pesisir Sai Batin serta 

merupakan salah satu kelurahan yang masih menjalankan sistem kebudayaan 

Lampung Sai Batin dalam kehidupan masyarakatnya. Karena itu, Negeri 

Olok Gading dapat menjadi lokasi penelitian yang tepat karena mereka tetap 

menjaga tradisi dan sistem keadatan yang sudah berdiri secara turun-temurun 

disana. 

Masyarakat Lampung terkenal dengan penerapan sistem kekerabatan 

patrilineal, dimana kehadiran anak laki-laki sangat dinantikan karena 

dianggap sebagai penerus keturunan dan sebagai pewaris harta keluarganya. 

Sebagai contoh, dalam sistem pembagian hak waris ulun (orang) Lampung, 

seluruh harta warisan keluarga merupakan milik laki-laki dan akan 

diwariskan kepada laki-laki, sementara perempuan hanya bertugas menjaga 

harta warisan tersebut tanpa berhak untuk memiliki. Perempuan baru boleh 

memiliki harta waris apabila diberikan bagian oleh laki-laki selaku pewaris 

(Habib et al., 2019). 

Berdasarkan paham patriarki, perempuan biasanya lebih banyak mengambil 

peran dalam urusan rumah tangga sebagai akibat dari konstruksi sosial 

budaya gender yang telah mengakar sejak dahulu dalam masyarakat. Fakih 

menjelaskan patriarki sebagai sebuah ideologi yang mengakar di dalam 

norma dan budaya yang pada akhirnya merekonstruksi pandangan masyarakat 

terhadap gender, di mana masculinity atau maskulinitas dianggap lebih 

mendominasi daripada feminitas (Fakih, 2008). Akibatnya, perempuan 

seringkali terlibat dalam marginalisasi dan ketidakadilan gender (gender 



5 

 

 

inequality) dalam berbagai aspek kehidupan seperti pekerjaan, pendidikan 

bahkan di dalam rumah tangga itu sendiri.  

De Beauvoir dalam bukunya yang bertajuk “The Second Sex” menjelaskan 

bahwa perempuan tidaklah dilahirkan langsung menjadi seorang perempuan, 

melainkan mereka melalui berbagai tahapan sosialisasi yang pada akhirnya 

merekonstruksi identitas dan peranan mereka di dalam masyarakat (De 

Beauvoir, 2014). Hal ini menunjukkan bahwa yang membuat mayoritas 

peranan perempuan berada dalam lingkup pribadi atau domestik ialah 

rekonstruksi dari ideologi yang dibentuk oleh masyarakat itu sendiri. 

Hasil pra-riset peneliti di keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak Marga 

Teulukbetung menunjukkan bahwa budaya Lampung sampai saat ini memang 

masih cukup kental dengan paham patriarki dan memberlakukan sistem 

kekerabatan patrilineal, baik dalam sistem keadatannya ataupun dalam 

kehidupan sehari-hari. Meskipun demikian, ternyata perempuan juga 

memiliki berbagai keterlibatan lain dalam keadatan, khususnya dalam acara-

acara keadatan atau kebudayaan seperti pernikahan. Dalam sesi wawancara 

dengan peneliti, dijelaskan beberapa bentuk peranan penting perempuan 

dalam sistem keadatan, khususnya jika ia adalah seorang ratu atau istri serta 

keluarga inti dari Pangeran.  

“Memang paham patriarki masih dianut disini, namun perempuan 

khususnya ratu juga punya peranan baik dalam keluarga ataupun 

dalam keadatan. Misal ketika sedang diadakan upacara adat, maka dia 

(ratu) harus turut terlibat langsung dalam acara itu. Tapi memang, dari 

segi keseluruhan peran, peran laki-laki lebih mendominasi ketimbang 

peran perempuan”. – Pangeran JN, 10 November 2024. 

Selain itu, pembagian hak waris di beberapa kalangan masyarakat adat Marga 

Telukbetung pun masih berlandaskan pada pembagian secara adat yang 

mengharuskan seluruh harta waris jatuh pada anak laki-laki dalam keluarga 

yang bersangkutan. Sehingga, perempuan tidak memiliki bagian apapun 

dalam hak waris tersebut, kecuali bila diberikan oleh saudara laki-lakinya. 

“Ya betul, awal-awal memang seperti itu jaman dahulu. Jadi harta 

waris memang jatuh ke anak laki-laki, karena laki-laki itu kan akan 

menjadi kepala keluarga, sementara kalau perempuan kan kalau 



6 

 

 

sudah menikah akan diambil oleh suaminya”. – Batin B, 10 

November 2024. 

Merujuk pada hasil pra-riset yang telah dilakukan, masyarakat adat 

Penyimbang Tuha Bandakh Balak di Kelurahan Negeri Olok Gading yang 

masih menganut paham patriarki dan pola kekerabatan patrilineal nyatanya 

tak semerta-merta mengesampingkan posisi dan peran perempuan baik dalam 

kehidupan sehari-hari ataupun dalam sistem keadatan mereka. Dalam 

keadatan yang memberlakukan sistem patriarki pada umumnya, perempuan 

banyak dibatasi pada aturan-aturan yang mengikat, memiliki akses yang 

terbatas pada berbagai aspek kehidupan seperti pendidikan dan pekerjaan 

karena cenderung di fokuskan pada urusan domestik, serta seringkali 

mengalami ketidakadilan dalam pembagian peran di ranah adat ataupun 

kehidupan sehari-hari. Namun, fakta yang ditemukan di keadatan 

Penyimbang Tuha yang juga memberlakukan sistem ini justru menunjukkan 

adanya pergeseran sistem patriarki sehingga perempuan memiliki ruang 

khusus dalam ranah keadatan serta memiliki akses yang lebih terbuka 

terhadap pendidikan dan ekonomi sebagai bentuk pergerakan modernisasi. 

Hal-hal tersebut kemudian menarik minat peneliti untuk dapat menyelami 

lebih dalam terkait perempuan dalam masyarakat adat Penyimbang Tuha 

yang unik, cukup berbeda dengan masyarakat adat patriarki pada umumnya 

dan tentunya dapat membuka wawasan baru akan bagaimana perempuan 

memaknai dirinya sebagai komunitas adat dan bagaimana mereka bentuk 

keterlibatan mereka dalam masyarakat adat yang patriarki. Selain itu, peneliti 

juga ingin menilisik terkait bentuk-bentuk pengaruh modernisasi bagi 

perempuan bangsawan dalam masyarakat adat yang menganut paham 

patriarki dalam kehidupan mereka sehari-hari.  

Dalam penelitian-penelitian terdahulu yang membahas terkait perempuan 

dalam adat, mayoritas fokus utama dalam penelitian mereka pasti hanya 

merujuk pada peran dan posisi perempuan dalam keadatan. Penelitian tentang 

perempuan dalam keadatan yang membahas terkait pemaknaan diri hingga 

perubahan atau pergeseran sistem terutama dalam keadatan yang menganut 

sistem patriarki masih cukup jarang ditemukan. Karena itu, penelitian ini 



7 

 

 

mencoba untuk menjabarkan bahasan tentang perempuan dalam adat secara 

lebih luas dan mendalam dengan 3 fokus penelitian yang utama, yakni 

pemaknaan diri perempuan dalam keadatan, keterlibatan mereka dalam 

prosesi dan giat adat, serta pemaknaan diri perempuan dalam arus 

modernisasi yang membawa perubahan dalam keadatan mereka. 

1.2 Rumusan Masalah 

Berdasarkan uraian latar belakang diatas, maka rumusan masalah yang akan 

dibahas dan menjadi fokus dalam penelitian ini terurai dalam poin-poin 

berikut. 

1. Bagaimana perempuan memaknai dirinya sebagai bagian dari 

komunitas adat yang menganut paham sistem patriarki? 

2. Bagaimana keterlibatan perempuan dalam prosesi ataupun kegiatan 

adat yang menganut sistem patriarki? 

3. Bagaimana perempuan memaknai dirinya dalam arus modernisasi? 

1.3 Tujuan Penelitian 

Tujuan dari penelitian ini ialah: 

1. Mengupas cerita perempuan-perempuan Sai Batin dalam keadatan 

Penyimbang Tuha Bandakh Balak terkait pemaknaan diri mereka 

sebagai bagian dari keadatan yang menganut ideologi patriarki. 

2. Melihat dan menjabarkan bentuk keterlibatan perempuan bangsawan 

dalam berbagai prosesi atau giat adat sebagai bentuk pelaksanaan 

tanggung jawab mereka dalam keadatan. 

3. Menganalisis bentuk-bentuk perubahan yang dibawa oleh arus 

modernisasi dan perubahan sosial bagi perempuan bangsawan di 

keadatan Penyimbang Tuha. 

1.4 Manfaat Penelitian 

Manfaat dari penelitian ini ialah: 

 



8 

 

 

1. Manfaat Teoritis 

Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat dalam 

kajian Sosiologi dan Antropologi Budaya. Berikut keterangan spesifik 

yang di maksud terkait manfaat bagi kajian Sosiologi dan Antropologi 

Budaya. 

a. Sosiologi Budaya, penelitian ini akan menjabarkan terkait 

kebudayaan Lampung Pesisir yang berdiri di tengah kota, 

terutama tentang perempuan Sai Batin yang masih jarang di 

sorot oleh penelitian terdahulu. 

b. Sosiologi gender, penelitian ini dapat memberikan kontribusi 

pada kajian terkait posisi, pemaknaan dan keterlibatan 

perempuan pada keadatan yang menganut paham patriarki 

dalam struktur dan kehidupan sehari-harinya. 

c. Referensi lanjutan, penelitian ini diharapkan dapat dijadikan 

sebagai referensi bagi penelitian-penelitian selanjutnya yang 

mengangkat topik yang sama serta dapat dijadikan 

pembanding dalam riset selanjutnya. 

 

2. Manfaat Praktis 

a. Bagi pembaca, diharapkan dapat memberikan gambaran yang 

terperinci serta temuan yang menarik baik tentang perempuan 

ataupun keadatan dan kebudayaan dari salah satu keadatan 

Lampung Pesisir Sai Batin yang masih berdiri di Kota 

Bandar Lampung. 

b. Bagi peneliti selanjutnya, diharapkan mampu membuka 

wawasan dan ide-ide penelitian baru terkait keadatan di Kota 

Bandar Lampung, khususnya terkait perempuan dan kisah 

mereka sebagai bagian dari adat. Selain itu, diharapkan pula 

penelitian ini dapat menjadi bentuk pengenalan akan 

perempuan-perempuan Sai Batin dalam adat Lampung Pesisir 

yang menyimpan banyak keunikan di dalamnya. 



 
 

II. TINJAUAN PUSTAKA 

 

 

2.1 Tinjauan Patriarki 

2.1.1 Definisi Patriarki 

Patriarki merupakan suatu sistem sosial yang menempatkan laki-laki 

sebagai pusat kekuasaan dan pengambil keputusan, sedangkan 

perempuan diposisikan dalam peran subordinat. Dalam konteks budaya 

dan sosial, patriarki membentuk struktur hierarkis yang menegaskan 

dominasi laki-laki terhadap perempuan, baik dalam ranah domestik 

maupun publik (Dinianti & Sa'adah, 2024). Patriarki juga diartikan 

sebagai tatanan sosial di mana laki-laki menjadi kelompok dominan 

yang menguasai berbagai aspek kehidupan baik politik, ekonomi, 

sosial, dan agama, sehingga perempuan menjadi kelompok yang 

termarginalkan dan kerap mengalami diskriminasi berbasis gender. 

Dalam perspektif filsuf eksistensialis Simone de Beauvoir, konsep 

patriarki memiliki dimensi yang lebih dalam. Dalam karyanya The 

Second Sex (1949), de Beauvoir menjelaskan bahwa patriarki adalah 

konstruksi sosial-historis yang menempatkan laki-laki sebagai subjek 

universal dan perempuan sebagai “l‟Autre” atau the other yakni pihak 

yang didefinisikan bukan oleh dirinya sendiri, melainkan oleh laki-laki 

(Beauvoir, 1949). Dominasi laki-laki, menurut Beauvoir, tidak 

bersumber dari faktor biologis, tetapi terbentuk melalui proses panjang 

dalam organisasi sosial, ekonomi, dan simbolik masyarakat. Dalam 

bagian “Patriarchal Times and Classical Antiquity”, ia menunjukkan 

bahwa kepemilikan properti, sistem pewarisan, dan institusi keluarga 



10 

 

 

menjadi sarana awal pembentukan relasi kuasa yang menguntungkan 

laki-laki sebagai pemegang hak atas produksi dan reproduksi. 

Pandangan Beauvoir ini selaras dengan analisis struktural dari Mansour 

Fakih dalam bukunya Analisis Gender dan Transformasi Sosial (2008), 

yang melihat patriarki sebagai sistem kekuasaan yang menstrukturkan 

relasi gender secara timpang. Fakih menekankan bahwa patriarki tidak 

muncul secara biologis, melainkan merupakan hasil konstruksi sosial 

dan historis yang diwariskan melalui proses sosialisasi di berbagai 

institusi seperti keluarga, pendidikan, agama, dan media. Sistem ini 

memberi keistimewaan pada laki-laki dan menempatkan perempuan 

dalam posisi subordinat, dengan mengaitkan mereka secara ideologis 

pada ranah domestik seperti rumah tangga dan pengasuhan (Fakih, 

2008). 

Lebih lanjut, Fakih menyatakan bahwa patriarki merupakan “akar 

ketidakadilan gender” karena ia menciptakan ketimpangan akses, 

partisipasi, dan kontrol terhadap sumber daya. Patriarki juga 

menghasilkan stereotipe peran ideal perempuan yaitu, lembut, pasif, 

dan tunduk, yang berfungsi menormalisasi subordinasi dan membatasi 

kebebasan perempuan untuk menentukan dirinya. Oleh sebab itu, Fakih 

menegaskan perlunya transformasi sosial melalui pendidikan kesadaran 

kritis gender, reformasi kebijakan publik, serta restrukturisasi 

pembagian kerja yang lebih setara antara laki-laki dan perempuan. 

Hanya dengan cara ini, sistem patriarki dapat digantikan oleh struktur 

sosial yang lebih baik (Fakih, 2008).  

Konsep patriarki tidak hanya hadir dalam sistem sosial modern, tetapi 

juga tertanam kuat dalam struktur adat diberbagai daerah di Indonesia. 

Dalam masyarakat adat, patriarki beroperasi melalui nilai-nilai 

kekerabatan, pewarisan, dan pembagian peran yang menempatkan laki-

laki sebagai pusat otoritas sosial dan spiritual. Sistem ini sering 

dianggap sebagai “warisan leluhur” yang dijaga demi stabilitas sosial, 



11 

 

 

namun di sisi lain berimplikasi pada marginalisasi perempuan di ruang 

publik dan domestik. 

Jika ditinjau secara sosiologis, patriarki dalam adat bukan sekadar 

sistem kekuasaan, melainkan bagian dari konstruksi simbolik yang 

menegaskan maskulinitas sebagai representasi kekuatan dan 

kepemimpinan. Seperti yang diuraikan Sylvia Walby, struktur patriarki 

bekerja melalui enam struktur, yakni keluarga, pekerjaan, negara, 

kekerasan, seksualitas, dan budaya. Dalam konteks adat di Nusantara, 

keenam struktur tersebut dapat dilihat  dalam relasi pewarisan 

(keluarga), pembagian kerja agraris (ekonomi), hierarki adat (politik 

dan simbolik), serta dalam mitos dan ritual yang mengagungkan peran 

laki-laki sebagai pelindung dan pemimpin spiritual (Walby, 1990). 

2.1.2 Bentuk-Bentuk Patriarki 

Berdasarkan teori patriarki milik Sylvia Walby (1990), bentuk patriarki 

terbagi menjadi dua, yaitu patriarki privat dan patriarki publik. Patriarki 

privat berlandaskan pada sistem rumah tangga di mana laki-laki, 

terutama sebagai suami atau ayah, memiliki kontrol penuh atas 

perempuan dan anak-anak. Dalam bentuk ini, perempuan mengalami 

penindasan secara langsung melalui hubungan personal di dalam 

keluarga. Bentuk patriarki ini tampak dalam pola subordinasi 

perempuan yang dianggap alami karena tugas reproduksi dan domestik, 

serta diyakini memerlukan perlindungan laki-laki (Walby, 1990). 

Sementara itu, patriarki publik terjadi di ruang sosial yang lebih luas, 

seperti tempat kerja, pemerintahan, dan lembaga negara. Dalam 

patriarki publik, perempuan boleh memasuki ruang publik, tetapi tetap 

ditempatkan pada posisi subordinat. Hegemoni patriarki publik terlihat 

dari adanya pemisahan jabatan, kesenjangan upah, pembatasan akses 

pendidikan dan politik, serta representasi yang minim dalam lembaga 

pemerintahan. Bentuk ini juga menimbulkan “beban ganda”, di mana 



12 

 

 

perempuan harus menjalankan peran domestik sekaligus profesional 

tanpa dukungan struktural yang setara (Walby, 1990). 

2.2 Tinjauan Patrilineal 

Kata patrilineal berasal dari kata dalam bahasa Latin, yakni pater (ayah) dan 

linea (garis), yang menjelaskan suatu sistem keturunan atau kekerabatan yang 

ditelusuri melalui garis darah ayah atau laki-laki. Konsep ini termasuk dalam 

salah satu bentuk sistem kekerabatan yang berfungsi untuk menjelaskan garis 

keturunan seseorang. Sistem kekerabatan merupakan salah satu unsur 

fundamental, terutama dalam struktur sosial masyarakat adat, karena 

berfungsi untuk mengatur hubungan genealogis, distribusi peran sosial, serta 

mekanisme pewarisan status dan kekuasaan. Adapun patrilineal menjadi salah 

satu sistem kekerabatan yang banyak ditemukan dalam masyarakat tradisional 

di Indonesia. Koentjaraningrat menerangkan, bahwa dalam sistem ini, 

individu dianggap menjadi anggota kelompok kekerabatan ayahnya, 

sementara hubungan kekerabatan dengan pihak ibu tidak menjadi dasar utama 

dalam penentuan status, identitas sosial hingga keanggotaan adatnya 

(Koentjaraningrat, 2009). 

Lebih lanjut, Koentjaraningrat menegaskan bahwa sistem kekerabatan 

patrilineal tidak hanya berkaitan dengan penelusuran asal-usul keluarga, 

melainkan juga mengatur pola pewarisan harta, hak adat, serta posisi sosial 

dalam masyarakat. Dalam masyarakat yang menganut sistem kekerabatan ini, 

hak atas warisan, gelar sosial, dan posisi dalam keadatan umumnya akan 

diwariskan kepada laki-laki sebagai penerus garis keturunan. Akibatnya, 

perempuan sering kali ditempatkan pada posisi subordinat dalam struktur adat 

karena tidak diposisikan sebagai pewaris utama garis keturunan 

(Koentjaraningrat, 2009).  

Dalam konteks relasi gender, sistem patrilineal kerap berkaitan dengan 

struktur patriarki. Dominasi laki-laki dalam garis keturunan berimplikasi pada 

dominasi laki-laki dalam pengambilan keputusan adat dan penguasaan 

sumber daya simbolik ataupun material. Meskipun perempuan tetap memiliki 

peran penting dalam beberapa aspek keadatan, namun mereka cenderung 



13 

 

 

ditempatkan pada ranah domestik dan lebih banyak berperan dalam ritual 

pendukung, bukan sebagai pengambil keputusan ataupun sebagai subjek 

utama kekuasaan adat. 

Dengan demikian, pemahaman mengenai sistem kekerabatan patrilineal 

menurut Koentjaraningrat menjadi landasan teoretis yang penting dalam 

penelitian tentang perempuan dalam keadatan Penyimbang Tuha Bandakh 

Balak yang juga menganut sistem kekerabatan ini. Konsep tersebut dapat 

membantu menjelaskan bagaimana posisi perempuan dikonstruksikan secara 

sosial dalam masyarakat adat yang masih mempertahankan sistem 

kekerabatan patrilineal dalam keadatannya. 

2.3 Tinjauan Masyarakat Adat 

2.3.1 Definisi Masyarakat 

Pada dasarnya, para ahli terdahulu sepakat bahwa manusia terus 

berubah mengiringi perubahan jaman dan waktu. Karena itu, mereka 

memiliki ragam pemikiran dalam menjelaskan istilah „masyarakat‟ 

dalam kacamata ilmu sosial (Setiadi, 2013). Weber menjelaskan bahwa 

masyarakat ialah struktur atau aksi yang dibentuk berdasarkan harapan 

dan nilai yang unggul dari warganya. Durkheim menyebut masyarakat 

selaku kenyataan objektif dari orang-orang yang tergabung di dalamnya 

(Bambang Tejokusumo, 2014). Kemudian Soekanto (1986) 

mendefinisikan masyarakat sebagai sekumpulan orang yang hidup 

bersama dalam kurun waktu yang lama hingga menghasilkan suatu 

bentuk kebudayaan di dalamnya (Haba, 2010). Berdasarkan beberapa 

pendapat ahli tersebut, maka dapat dikatakan bahwa masyarakat ialah 

kumpulan individu yang memiliki paham dan tujuan yang sama dan 

tinggal bersama dalam waktu yang cenderung lama. 

Soekanto menyebutkan beberapa ciri dari suatu masyarakat kedalam 

beberapa poin, yakni sebagai berikut. 

1. Hidup bersama dimana terdapatnya sekumpulan individu yang 

hidup bersama dalam satu wilayah;  



14 

 

 

2. Melakukan interaksi dan sosialisasi dalam kurun waktu yang 

lama; 

3. Menyadari adanya kesamaan dan kesatuan tujuan dalam 

kehidupan mereka; 

4. Melahirkan sistem bersama sebagai bentuk dari adanya 

keterkaitan perasaan dan tujuan antara satu sama lain 

(Tejokusumo, 2014). 

 

Dalam pandangan Sosiologi, terdapat suatu konsep yang memilah 

masyarakat kedalam 2 jenis, yakni masyarakat tradisional 

(gemeinschaft) atau paguyuban dan masyarakat modern (gesselschaft) 

atau patembayan. Kedua konsep ini pertama kali dicetuskan oleh 

Ferdinand Tonnies yang merupakan tokoh sosiolog asal Jerman di 

tahun 1887, dalam bukunya yang bertajuk “Gemeinschaft und 

Gesselschaft”. Tonnies memisahkan kedua kelompok masyarakat ini 

berdasarkan pola interaksi dan kebiasaan hidup mereka yang berbeda 

(Tonnies, 1887). Adapun perbedaan ciri dari kedua kelompok 

masyarakat tersebut akan dipilah dalam tabel berikut. 

Tabel 1. Perbedaan Paguyuban dan Patembayan 

Gemeinschaft (community) Gesselschaft (society) 

Pola interaksi langsung, personal 

dan dekat. 

Pola interaksi bersifat impersonal dan 

formal. 

Memiliki ikatan yang kuat secara 

emosional. 

Jenis ikatan cenderung kontraktual yang 

dibangun atas kontrak sosial dan 

kepentingan ekonomi. 

Ikatan sosial didasarkan pada 

kekerabatan dan nilai-nilai 

tradisional yang luhur. 

Ikatan sosial diatur dalam hukum, 

peraturan dan transaksi ekonomi. 

Berpegang teguh pada aturan dan 

nilai budaya tradisional. 

Terdapat pada masyarakat perkotaan 

yang bersifat modern. 

Terdapat pada masyarakat desa 

atau kelompok etnis. 
_ 

  (Sumber: olahan data peneliti, 2025) 



15 

 

 

2.3.2 Definisi Adat 

Setiap masyarakat di dunia pasti memiliki adat-istiadat dan rangkaian 

legenda historisnya yang beragam dan unik di dalamnya, tanpa 

terkecuali Indonesia. Sebagai negara yang dijuluki “Negara 

Multikultural”, Nusantara memiliki ribuan suku bangsa dengan latar 

belakang adat-istiadat yang berbeda-beda. Namun sebelum dibahas 

secara mendalam, tentunya perlu untuk memahami konsep dari adat itu 

sendiri. Kata adat diambil dari frasa bahasa arab “adah” yang berarti 

cara atau kebiasaan (Salim, 2017). Istilah adat sendiri baru digunakan di 

Indonesia pada akhir abad ke-19 sebagai hasil dari pengaruh 

kebudayaan Timur Tengah yang terjadi melalui jalur perdagangan 

(Salim, 2017). 

Selain itu, terdapat beberapa penjelasan yang diberikan oleh para ahli 

untuk menjelaskan istilah ini. Moeliono (1990) berpendapat bahwa 

adat, ialah aturan atau sistem yang berupa tindakan atau tuturan yang 

telah diikuti dan diamalkan sejak dahulu kala. Koesnoe (1971) 

menggambarkan adat sebagai keseluruhan ajaran dan amalan yang 

merangkai kebiasaan hidup masyarakat. Kemudian Hooker (2008) 

menjelaskan adat sebagai kumpulan hukum, aturan, panduan, moralitas, 

praktik, upacara hingga pelaksanaan magik yang dipraktikan oleh 

masyarakat secara berkelanjutan (Mansur, 2018). 

Terdapat beberapa karakteristik yang membedakan adat dengan norma 

dan hukum lainnya. Koentjaraningrat memberikan 3 bentuk 

karakteristik dari adat yakni; 

1. Bersifat tradisional: karena adat merupakan suatu warisan 

kebudayaan yang diwariskan secara turun temurun dan generasi 

ke generasi; 

2. Kolektif: yang berarti diterima dan diakui keberadaannya oleh 

seluruh lapisan masyarakat; & 



16 

 

 

3. Adat itu mengikat: di mana di dalamnya terdapat aturan dan 

sanksi yang mengikat dan mengatur setiap anggotanya untuk 

selalu mematuhinya (Koentjaraningrat, 2009). 

Kemudian Siahaan juga menerangkan 3 jenis karakteristik dari adat 

yang meliputi; 

1. Sebagai sistem nilai: adat memberikan cerminan atas nilai-nilai 

tentang pedoman hidup dalam tata cara berperilaku yang 

diyakini oleh masyarakat yang tergabung didalamnya; 

2. Bersifat fleksibel: yakni tidak mempunyai sifat yang kaku 

sehingga mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman dan 

perubahan sosial; 

3. Kuatnya ikatan emosional: adat senantiasa melahirkan ikatan 

emosional yang kuat diantara anggota keadatan (Siahaan, 2016). 

Selain berfungsi sebagai norma dan warisan luhur, adat juga memiliki 

peran dan fungsi yang cukup besar bagi masyarakat. Para ahli 

memaparkan beberapa fungsi penting adat di berbagai aspek kehidupan 

masyarakat. Adapun bentuk fungsi tersebut ialah sebagai berikut. 

1. Berlaku sebagai sistem regulasi sosial: dengan fungsinya 

sebagai norma khususnya dalam aspek interaksi antarindividu di 

suatu komunitas, adat dapat menjadi salah satu bentuk regulasi 

sosial untuk menyelesaikan berbagai masalah dan konflik 

keadatan seperti sengketa, pernikahan ataupun hukum adat; 

2. Media konservasi budaya & social identity: adat yang mengakar 

dan terus dilestarikan mampu membentengi nilai-nilai 

kebudayaan dan identitas sosial dari kelompok keadatan tersebut 

dan mencegahnya untuk memudar atau bahkan menghilang. 

3. Sebagai pedoman moral dan budi luhur: adat dijadikan sebagai 

media yang menyalurkan nilai moral dan etika kepada generasi 

penerusnya melalui rangkaian tradisi dan prosesi keadatan. Hal 

ini juga dilakukan untuk senantiasa melestarikan dan 



17 

 

 

menurunkan nilai-nilai adat agar tak tergerus habis oleh zaman 

(Siahaan, 2016). 

2.3.3 Definisi Masyarakat Adat 

Masyarakat dan masyarakat adat ialah dua istilah kata yang saling 

berkaitan namun berbeda secara unsur-unsurnya. Secara global, 

masyarakat ini menyebut diri mereka dengan istilah masyarakat 

pribumi atau “indigenous people” agar dapat mengikuti diskusi yang 

berlangsung pada tingkat PBB. Secara garis besar, masyarakat adat 

merupakan suatu istilah umum yang digunakan untuk merujuk kepada 

penduduk asli atau pribumi yang secara turun-temurun mendiami 

wilayah-wilayah di Indonesia (Salim, 2017). AMAN menerangkan 

bahwa masyarakat adat memiliki hak dan kekuasaan atas tanah beserta 

kekayaan alam yang berada di dalamnya, hidup dengan berpegang 

teguh pada nilai dan sistem luhur yang sesuai dengan hukum 

keadatannya, serta mempertahankan kehidupan bermasyarakat selaku 

komunitas adat yang diakui secara hukum (Dalidjo, 2021).  

Di Indonesia, indigenous people juga dikenal sebagai masyarakat 

hukum adat. Eksistensi dan hak-hak masyarakat ini telah diakui secara 

kenegaraan melalui Undang-Undang Dasar 1945 Pasal 18 B yang 

berbunyi, “Negara mengakui dan menghormati masyarakat hukum adat 

serta hak-hak tradisionalnya”. Pasal ini merupakan bentuk amandemen 

kedua UUD 1945 yang dibentuk untuk mengakui dan melindungi 

selama mereka masih hidup, sesuai dengan perkembangan masyarakat 

dan prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia (Haba, 2010). 

Koentjaraningrat menyebutkan masyarakat adat sebagai kelompok 

sosial yang memiliki aturan hidup, kebiasaan dan nilai-nilai yang unik 

serta dilestarikan secara turun-temurun. Ia juga menekankan bahwa 

mereka memiliki ikatan yang kuat terhadap identitas bersama dan telah 

hidup secara berdampingan dalam suatu sistem sosial yang tertata rapih 

selama beberapa generasi (Koentjaraningrat, 2009). Masyarakat adat 



18 

 

 

memiliki beberapa ciri yang membedakannya dari jenis masyarakat 

lainnya, antara lain; 

1. Menguasai wilayah adat: sesuai dengan deskripsinya, 

indigeneous people merupakan sekumpulan orang yang 

mendiami suatu wilayah secara turun-temurun sehingga lingkup 

kawasan tersebut menjadi warisan mereka. Wilayah kekuasaan 

adat tersebut biasanya disebut dengan istilah „tanah ulayat‟. 

2. Struktur sosial cenderung kuat: sistem keadatan dipimpin oleh 

kepala adat dan kepemimpinan pada umumnya dijalankan 

secara turun-temurun sesuai dengan silsilah kekerabatan. 

3. Hukum adat menjadi dasar aturan, norma dan sanksi yang 

diberlakukan untuk menjaga keteraturan sosial serta 

menyelesaikan konflik di dalam masyarakatnya. 

4. Masyarakat adat memiliki kebudayaan seperti berbagai ritual 

dan prosesi adat yang tak luput dari kehidupan sehari-hari, 

sehingga mereka dapat terus melestarikan tradisi dan kearifan 

serta identitas keadatan mereka. 

5. Mayoritas indigenous bermata pencaharian sebagai petani 

tradisional sehingga bergantung kepada pemanfaatan dan 

pelestarian sumber daya alam (Koentjaraningrat, 2009). 

Masyarakat adat dapat dikategorikan kedalam jenis kelompok 

gemeinschaft atau paguyuban karena adanya kesesuaian dari segi 

karakteristiknya. Meskipun terdapat beberapa masyarakat adat yang 

tinggal di wilayah perkotaan, mayoritas kelompok keadatan masih 

mendiami wilayah pedesaan karena kondisi geografisnya yang 

memumpuni. Meskipun mereka tinggal di wilayah perkotaan sekalipun, 

namun ikatan yang terjalin diantara mereka tetaplah kuat. Kemudian, 

kelompok ini juga melibatkan nilai-nilai kebudayaan serta aturan luhur 

dalam kehidupannya sehari-hari sehingga kepercayaan dan norma 

tersebut akan terus ada hingga generasi-generasi selanjutnya. 



19 

 

 

2.4 Tinjauan Struktur Sosial  

2.4.1 Struktur Sosial 

Weber menyebut struktur sosial sebagai tatanan sosial. Tatanan sosial 

ialah suatu keseluruhan jaringan pola hubungan sosial yang bersifat 

konstan serta memiliki arti subjektif bagi individu yang tergabung di 

dalamnya. Kemudian Smelser menjelaskan struktur sosial sebagai 

sebuah pokok pikiran atau konsep yang digunakan untuk memberikan 

ciri pada pola interaksi yang terstruktur dan berulang-ulang antar 

individu serta mengarah pada pengelompokan rangkaian aktivitas 

manusia yang berorientasi sebagai suatu sistem (Benjamin et al., 2020). 

Firth dalam buku Antropologi Budaya menjelaskan bahwa melalui 

struktur sosial terbentuk dari adanya pembagian status dan peran dari 

setiap individu yang ada di dalamnya secara hierarkis, baik pada 

institusi formal ataupun informal yang tentunya juga akan berpengaruh 

terhadap perilaku mereka (Benjamin et al., 2020). 

Struktur sosial terbagi kedalam 2 jenis, yakni diferensiasi sosial dan 

stratifikasi sosial. Diferensiasi sosial ialah bentuk perbedaan dalam 

masyarakat yang bersifat horizontal. Artinya, suatu kelompok atau 

individu yang berbeda antara satu dengan lainnya, semuanya dipandang 

sama dan sejajar, tidak ada yang lebih tinggi ataupun rendah. Sebagai 

contoh, Indonesia yang memiliki ribuan suku bangsa dengan adat dan 

kebudayaan yang berbeda-beda, tidak mengenal adanya perbedaan 

kasta diantara sukunya dan justru menganggapnya sebagai bentuk 

keragaman budaya yang membuat negeri semakin kaya akan warisan 

luhur (Lianovanda, 2024). 

Stratifikasi sosial merupakan bentuk pembagian masyarakat secara 

vertikal, dimana terdapat pengelompokan masyarakat ke dalam kelas-

kelas berdasarkan berbagai faktor, seperti kekayaan, status sosial dan 

kekuasaan. Sebagai contoh, dalam kehidupan bermasyarakat, orang 

yang berpendidikan tinggi dan memiliki pekerjaan yang mapan 



20 

 

 

seringkali dianggap tergolong ke dalam lapisan sosial yang lebih tinggi 

(Lianovanda, 2024). 

2.4.2 Struktur Sosial Masyarakat Adat 

Struktur sosial masyarakat adat merujuk pada sistem hubungan sosial 

yang mengatur peran, status, serta interaksi antar anggota komunitas 

berdasarkan norma, adat, dan hukum adat yang diwariskan turun 

temurun. Struktur ini menentukan bagaimana individu dan kelompok 

berinteraksi dalam kehidupan sehari-hari. Koentjaraningrat 

menerangkan struktur sosial masyarakat adat terdiri dari tiga unsur 

utama, pertama sistem kekerabatan yang mengatur hubungan 

antarindividu dalam masyarakat. Kedua, hukum adat yaitu aturan yang 

mengikat dalam komunitas adat. Ketiga, institusi sosial yaitu struktur 

yang menjaga keseimbangan sosial, seperti kepemimpinan adat dan 

lembaga adat (Koentjaraningrat, 2009). 

Berdasarkan hasil observasi yang telah dilakukan sebelumnya, struktur 

sosial dalam masyarakat adat Penyimbang Tuha Bandakh Balak Marga 

Telukbetung memandang perempuan sebagai bagian integral dalam 

pelestarian budaya dan tradisi lokal. Dalam konteks keadatan, 

perempuan tidak hanya berfungsi sebagai pengurus domestik, 

melainkan juga sebagai penjaga nilai-nilai budaya, guru bagi generasi 

penerus dan pelaku dalam berbagai prosesi adat. Masyarakat mengakui 

kontribusi perempuan dalam menjaga harmoni sosial dan memperkuat 

ikatan komunitas, meskipun terbatas dalam hal akses terhadap 

kekuasaan dan pengambilan keputusan. Hal ini dapat dilihat dari 

beberapa bentuk partisipasi perempuan dalam kiat adat seperti istri 

pangeran adat atau ratu yang wajib hadir dalam suatu upacara adat 

seperti deduaian untuk memberikan do‟a ataupun restu di dalamnya.  

Kemudian kehadiran ratu adat untuk mendampingi dan memberikan 

masukan kepada pangeran ataupun forum adat dalam proses diskusi 

untuk pengambilan keputusan juga memiliki nilai sakral yang tinggi. 



21 

 

 

Saran dan masukan dari ratu sangatlah dipertimbangkan apabila sesuai 

dengan ketentuan dan keperluan adat. 

2.5 Tinjauan Perempuan dalam Adat  

2.5.1 Definisi Perempuan 

Secara etimologis, kata perempuan diangkat dari penggalan bahasa 

Jawa Kuno yakni, empu yang berarti „tuan‟, „kepala‟ atau “yang di 

tuan-kan/berkuasa”. Perempuan dalam khalayak umum, juga sering di 

definisikan sebagai suatu individu yang identik dengan kecantikan, 

memiliki karakteristik yang feminim, memiliki keinginan untuk 

mengasuh atau mengurus dan lemah lembut. Mansour Fakih 

mendefinisikan perempuan melalui pandangan sosial budaya, dimana 

perempuan juga memiliki status, peran dan tanggung jawabnya sendiri 

dalam masyarakat (Fakih, 2008a). 

Dari berbagai penjelasan diatas, perempuan cenderung identik dengan 

keindahan dan sifat yang lemah lembut sehingga menimbulkan 

stereotip dimana perempuan dianggap sebagai kaum yang lebih lemah 

dan senantiasa harus dilindungi dan dipimpin oleh laki-laki, karena 

mereka dinilai lebih unggul baik secara fisik ataupun sifat/mental. Laki-

laki senantiasa dikaitkan dengan perannya sebagai pencari nafkah 

utama dan sebagai kepala atau pemimpin dalam berbagai aspek 

kehidupan, salah satunya dalam keadatan (Koentjaraningrat, 2009). 

2.5.2 Perempuan dalam Adat 

Sejak dulu, mayoritas adat dan kebudayaan di dunia banyak 

memposisikan laki-laki pada puncak hierarkis, sementara perempuan 

akan selalu berada di bawahnya. Ideologi patriarki ini pada akhirnya 

menimbulkan ketimpangan gender dan tergesernya hak dan peran 

perempuan dalam berbagai aspek kehidupan, tak terkecuali dalam 

kehidupan adat (Abidin et al., 2023). Dilihat dari segi historisnya, 

mayoritas adat dan budaya di Indonesia menganut paham patriarki 



22 

 

 

dalam sistem keadatannya. Paham ini kian mengakar pada sebagian 

besar etnis di berbagai wilayah Nusantara bahkan hingga saat ini, 

meskipun telah berubah seiring berjalannya zaman. Beberapa etnis yang 

masih memberlakukan praktik patriarki dalam keadatannya antara lain 

ialah Lampung, Batak, Jawa, Bugis dan Sasak. 

Seperti yang telah diterangkan sebelumnya, masyarakat adat dan 

konstruksi sosial-budaya menempatkan laki-laki pada posisi tertinggi 

dalam sistem adat sehingga peranannya di berbagai kepentingan adat 

tentu lebih mendominasi dibandingkan perempuan. Perempuan dalam 

adat biasanya lebih banyak berperan dalam kepentingan domestik 

ataupun hal-hal yang berkaitan dengan tataan serta estetika ruangan. 

Sementara dalam rangkaian acara atau upacara adat, perempuan pada 

umumnya hanya berperan sebagai pendamping untuk membantu 

berjalannya prosesi keadatan (Abidin et al., 2023). Berikut adalah 

beberapa contoh peranan perempuan dalam keadatan. 

1. Perempuan Sebagai Tameng dan Pelestari Keadatan  

Perempuan dianggap sebagai perisai bagi keberlanjutan adat 

dengan senantiasa mempraktikkan dan menyampaikan nilai-nilai 

kebudayaan melalui berbagai media seperti kerajinan tradisional, 

tarian adat, lagu dan lain-lain untuk diwariskan kepada generasi 

penerus bangsa (Abidin et al., 2023). Salah satu contoh dari peran 

perempuan sebagai tameng adat & budaya dapat dilihat dari salah 

satu bentuk kebudayaan yang disalurkan melalui estetika tarian 

asal keadatan Lampung yakni, Tari Sigeh Penguten (siger 

pengantin). Tari Sigeh Penguten merupakan hasil pengembangan 

dan modifikasi dari tarian tradisi asli khas masyarakat Lampung 

yakni Tari Sembah. Tarian ini dibawakan dari 7 penari 

perempuan yang mengenakan setelan pakaian adat Lampung 

(setelan merah untuk adat pepadun dan setelan putih untuk adat 

pesisir) serta dilengkapi pula dengan aksesoris khasnya yakni 

siger (mahkota emas), tanggai (penutup jari berbentuk kerucut 



23 

 

 

dan berwarna emas), gelang kano, gelang burung, papan jajar, 

pending dan kalung berbentuk buah jukum (Tari Sigeh 

Pengunten, Tradisi Penyambutan Tamu Agung Ala Lampung, 

2024). 

 Tarian ini biasanya dibawakan untuk menyambut tamu-

tamu agung dalam berbagai acara formal seperti pernikahan, 

khitanan dan acara-acara penting lainnya. Di pertengahan prosesi 

tari, ratu pengantin (penari paling depan) akan membagikan sirih 

atau permen yang berada di dalam tepak atau kotak khas 

berwarna coklat emas sebagai bentuk penghormatan kepada para 

tamu agung yang sedang disambut. Dengan alunan instrumen 

gambang kromong sebagai latarnya, tari ini dibawakan dengan 

gerakan-gerakan yang lembut, lentik dan luwes selama kurang 

lebih 8 menit (Tari Sigeh Pengunten, Tradisi Penyambutan Tamu 

Agung Ala Lampung, 2024). 

2. Perempuan Sebagai Pimpinan dalam Upacara Adat.  

Di beberapa keadatan, perempuan memiliki aksi penting dalam 

beberapa prosesi keadatan. Salah satu contohnya ialah pada 

keadatan Gorontalo, dimana perempuan mengisi bagian sebagai 

peran utama dalam rangkaian prosesi pernikahan adat. Dalam 

pelaksanaannya, terdapat 5 tahapan yang dipimpin oleh 

perempuan yakni, Tolobalango (prosesi lamaran tanpa dihadiri 

pihak laki-laki), Mopotilantahu (malam pertunangan), Akaji 

(prosesi akad nikah), Mopotuluhu (menidurkan pengantin), 

Modelo (mengantar pengantin wanita ke rumah suaminya) dan 

Mohama (menjemput kembali pengantin dari rumah mempelai 

pria) (Karim & Samsudin, 2020). 

3. Perempuan Sebagai Tetua Adat.  

Terdapat beberapa suku yang menganut sistem kekerabatan 

matrilineal menempatkan perempuan pada hierarkis yang cukup 

tinggi dalam sistem keadatannya. Contohnya ialah pada 

masyarakat adat Rokan Hulu khususnya di Luhak Rambah, 



24 

 

 

dimana perempuan diberikan kedudukan sebagai kaum soku atau 

induk suku yang berhak untuk menerima ataupun menolak bakal 

tetua adat yang terpilih apabila sesuai dengan ketentuan adat yang 

berlaku (Saragih et al., 2021). 

 

Biarpun perempuan acap kali berada dibawah bayang-bayang laki-laki 

apabila berbicara soal keadatan, nyatanya mereka memiliki berbagai 

peranan yang vital terhadap kebudayaan itu sendiri. Peran mereka 

seharusnya dapat dilihat sebagai hal yang memberikan pengaruh sama 

besarnya dengan peranan laki-laki dalam sistem adat. Perempuan tak 

semerta-merta disimbolkan dengan estetika, keindahan dan domestik, 

namun sebagai salah satu pemilik peran dan hak yang juga wajib 

menjalankan dan dipenuhi hak-haknya, terkhusus dalam keadatan.  

2.5.3 Perempuan dalam Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak 

Marga Telukbetung 

Meskipun berasal dari salah satu suku yang menggunakan paham 

patriarki dalam keadatannya, perempuan dalam komunitas adat 

Penyimbang Tuha Bandakh Balak tetap memiliki fungsi serta peran 

yang penting dalam berbagai bentuk keadatan yang berlaku. 

Berdasarkan hasil pra-riset dengan perangkat adat di Negeri Olok 

Gading, peran perempuan dapat dilihat dilihat ketika diadakannya 

acara-acara adat seperti pernikahan. Seorang ratu bersama dengan para 

perempuan lainnya bertanggung jawab atas para tamu undangan, 

kemudian tata ruang serta estetika dan konsumsi acara. Selain itu, 

seorang ratu juga diwajibkan untuk mendampingi pangeran dalam 

acara-acara keadatan dan memberikan masukan apabila diperlukan.  

Bentuk lain dari pentingnya keterlibatan perempuan dalam keadatan ini 

juga dapat dilihat dalam Upacara Adat „deduaian‟ yang merupakan 

suatu upacara pernikahan „sebambangan‟ (kawin lari) adat Lampung, 

dimana seorang ratu diwajibkan untuk turun langsung dalam proses 

upacara untuk memberikan do‟a dan „nyecah air‟ yang ditujukan untuk 



25 

 

 

memadamkan api perselisihan yang timbul akibat sebambangan dari 

pihak keluarga bujang dan gadis agar keduanya kembali berdamai dan 

menjadi satu kesatuan. Pangeran JN juga menjelaskan bahwasanya, 

meskipun patriarki masih dianut baik dalam keadatan ataupun 

kehidupan sehari-hari, dalam keadatan Penyimbang Tuha, musyawarah 

wajib dilakukan agar dapat mencapai kesepakatan yang disepakati oleh 

kedua pihak keluarga. 

2.6 Tinjauan Sistem Kekerabatan 

2.6.1 Definisi Sistem Kekerabatan 

Sistem kekerabatan ialah sistem yang menjadi salah satu prinsip 

mendasar dalam proses menata individu ke dalam peran, kategori dan 

kelompok sosial. Seorang antropolog terkenal asal Prancis, Strauss 

menggambarkan sistem kekerabatan sebagai bentuk hubungan sosial 

yang terjalin melalui ikatan pernikahan dan keturunan. Levi Strauss 

juga menegaskan bahwasanya kinship system merupakan media yang 

digunakan oleh masyarakat dalam proses menata diri serta mendirikan 

susunan/struktur sosial (Strauss, 1969). Kemudian Koentjaraningrat 

selaku antropolog asal Indonesia menerangkan sistem kekerabatan 

sebagai sebuah sistem hubungan yang terbentuk dari norma-norma 

sosial yang ada dalam masyarakat, dimana sistem ini merangkai pola 

komunikasi antara individu satu dengan individu lainnya yang 

mempunyai hubungan darah, perkawinan ataupun keturunan 

(Koentjaraningrat, 2009). 

Melalui sistem ini, maka akan memunculkan hubungan keluarga yang 

konkret atau jelas sehingga dapat mengeratkan hubungan dan kerja 

sama dalam berbagai aspek kehidupan sosial, ekonomi serta keluarga. 

Bechofen dalam Koentjaraningrat (1974) menerangkan 4 tahapan dari 

perkembangan keluarga/ sistem kekerabatan yang telah dilalui oleh 

manusia dari waktu ke waktu. Adapun 4 tahapan tersebut dikenal 

dengan istilah promiskuitas (promiscuity), matrilineal (matriarchaat), 



26 

 

 

patrilineal (patriarchaat) serta bilateral (parental) (Achmad, 2021). 

Adapun penjelasan mengenai 4 tahapan tersebut akan dijabarkan 

sebagai berikut. 

1. Tahap Promiskuitas 

Merupakan waktu dimana manusia masih hidup bebas tanpa 

adanya aturan dan hukum yang mengikat layaknya hewan. Pada 

tahapan ini, laki-laki dan perempuan melakukan proses 

perkawinan secara bebas dan melahirkan keturunan tanpa 

adanya ikatan keluarga ataupun pernikahan yang sah. 

2. Tahap Matrilineal  

Dalam tahapan ini, manusia mulai menyadari akan jalinan 

hubungan antara ibu dan anak. Namun, pada tahapan ini anak 

belum mengenal ayah sehingga hanya mengenal dan menjalin 

hubungan kekeluargaan dengan ibu. Karena itu, ibu berperan 

sebagai kepala keluarga dan garis keturunan terus mengalir dari 

sang ibu. Perkawinan antara ibu dan anak juga dihindari dalam 

tahapan ini sehingga akhirnya membentuk suatu adat yang 

bernama „eksogami‟ dimana individu dilarang menikahi 

individu yang berada pada suatu kelompok sosial yang sama 

agar menghindari perkawinan sedarah (Koentjaraningrat, 2009). 

3. Tahap Patrilineal  

Setelah berevolusi, laki-laki kian menyadari akan adanya rasa 

ketidakpuasan dengan sistem keturunan dan sosial yang 

mendudukan perempuan dalam harkat kepemimpinan. 

Akibatnya, lahirlah tahapan baru yang menjadikan laki-laki 

sebagai kepala keluarga dan mata rantai dari garis keturunan 

anak-anaknya. Pada awal masa ini, kaum laki-laki membawa 

calon istrinya dari kelompok lain ke dalam kelompoknya sendiri 

untuk kemudian menetap dan melanjutkan keturunannya disana. 

4. Tahap Parental  

Dalam tahap terakhir ini, sistem patriarkat perlahan memudar 

dan melebur kedalam bentuk sistem yang baru. Sistem parental 



27 

 

 

melahirkan bentuk adat baru yang memperbolehkan pernikahan 

dalam suatu kelompok sosial yang sama (endogami). 

Karenanya, keturunan mereka dapat menjalin hubungan 

kekerabatan dengan keluarga dari kedua orangtuanya 

(Koentjaraningrat, 2009). 

2.6.2 Kelompok-Kelompok Kekerabatan 

Sistem kekerabatan memiliki cakupan bahasan yang cukup luas dalam 

pengetahuan akan manusia dan masyarakat. Murdock, seorang 

antropolog dan profesor asal Amerika, memilah masyarakat dalam 

beberapa bentuk kelompok kekerabatan berdasarkan fungsi sosial dan 

universal (Achmad, 2021). Adapun bentuk-bentuk kelompok 

kekerabatan tersebut akan dirincikan sebagai berikut. 

1. Keluarga Inti (Nuclear Family) 

Ialah kelompok kekerabatan terkecil yang terdiri dari anggota 

keluarga inti seperti ayah, ibu dan anak yang masih lajang. 

Dalam kelompok ini, seluruh anggota tinggal satu atap dan 

menjadi kesatuan dalam rumah tangga. 

2. Keluarga Luas (Extended Family) 

Merupakan kelompok yang mencakup diluar lingkup keluarga 

inti. Anggota extend family terdiri atas nuclear family yang 

ditambah dengan kakek-nenek, paman, bibi dan persepupuan. 

Dalam kelompok ini, keseluruhan anggotanya juga tinggal 

dalam satu rumah dan membentuk keluarga besar. 

3. Kaum/Uxuriokal (Kindred) 

Kaum adalah jenis kekerabatan yang memiliki fleksibilitas di 

dalamnya, sehingga memungkinkan individu untuk memiliki 

jaringan kekerabatan yang menyeluruh dan mencakup kedua 

belah pihak orang tuanya. Jenis kelompok ini biasanya banyak 

ditemukan pada masyarakat modern dimana jalinan 

persaudaraan terjalin dengan lebih adaptif. 

 



28 

 

 

4. Klan (Clan) 

Jenis kelompok ini terbentuk dari sekumpulan orang yang 

memiliki satu garis keturunan nenek moyang, baik secara sistem 

patriarchaat ataupun matriarchaat. Kelompok ini terbagi 

kedalam 2 jenis yakni klan besar (maximal lineage clan) dan 

klan kecil (minimal lineage clan). Klan biasanya identik dengan 

simbol-simbol yang menjadi kekhasan mereka dan salah satu 

bentuk dari kelompok ini ialah kemargaan. 

5. Keluarga Ambilineal Kecil (Minimal Ramage) 

Koentjaraningrat menyebut jenis kelompok ini dengan sebutan 

corporate kingroup, dimana kelompok memiliki kemiripan 

dengan kindred karena garis keturunan ditarik dari kedua belah 

pihak atau bersifat ambilineal. Dalam kelompok ini, setiap 

anggotanya masih memiliki jaringan kekerabatan yang dekat 

dan saling berinteraksi. 

6. Keluarga Ambilineal Besar (Maximal Ramage) 

Kelompok ini disebut juga sebagai occasional kingroup, dimana 

di dalamnya terdapat banyak klan yang berasal dari 1 garis 

keturunan nenek moyang namun sudah terputus secara interaksi 

karena lingkupnya yang lebih luas dan jarak tempat tinggal yang 

tersebar. 

7. Paroh Masyarakat (Moiety) 

Kelompok ini merupakan gabungan antara klan kecil dan klan 

besar. Seperti namanya, kelompok ini menggabungkan separoh 

masyarakat dari masing-masing klan sehingga menjadi 1 

kelompok yang sama. Kelompok ini lahir dari bentuk adat 

perkawinan antar suku “eksogami” yang bertujuan untuk 

memperluas sistem kekerabatan dan menyatukan antar 

kelompok yang berbeda. 

Adat Lampung merupakan salah satu keadatan yang menerapkan sistem 

kekerabatan patrilineal (garis keturunan ayah) dalam keadatannya. Hal 

ini dapat ditelaah dari sistem keadatannya yang selalui dikepalai oleh 



29 

 

 

laki-laki sebagai tetua adat serta laki-laki sebagai pemegang kekuasaan 

baik dalam kehidupan sehari-hari ataupun dalam adat. Sebagai contoh, 

perempuan dalam keadatan Lampung Abung Buay Nunyai senantiasa 

patuh dan taat kepada suami dan ayahnya sebagaimana penerimaan dan 

pemahaman akan budaya patriarki yang menjadi dasar keadatan mereka 

(Slamet, 2007). Contoh lainnya dapat dilihat pada masyarakat suku 

Pepadun di Tegineneng, Pesawaran, pewaris harta warisan sepenuhnya 

diserahkan kepada anak laki-laki tertua karena dianggap sebagai kepala 

keluarga yang bertanggung jawab untuk menjaga, mengurus dan 

melindungi keluarganya (Habib et al., 2019). 

Begitu pula dengan keadatan Lampung Pesisir Sai Batin di Negeri Olok 

Gading, Telukbetung Barat yang juga berdasar pada sistem patriarki  

dan menjalankan sistem kekerabatan patrilineal dalam keadatan dan 

kesehariannya. Kebuaian ini dipimpin oleh seorang pangeran adat, 

sementara istrinya yang bergelar ratu penyimbang adat akan 

mendampingi kepemimpinan dibawah suaminya. Perempuan banyak 

bergerak dalam rumah tangga dan estetika, serta dalam beberapa prosesi 

adat seperti upacara pernikahan dan acara-acara keadatan lainnya. 

Sampai saat ini, adat Lampung masih dikenal sebagai salah satu 

kesukuan yang masih menerapkan sistem patriarki dalam berbagai 

aspek kehidupannya, meskipun telah mengalami banyak perubahan 

seiring dengan berjalannya zaman. 

2.7 Teori Patriarki dari Sylvia Walby (1990) 

Sylvia Walby merupakan salah satu teoretisi feminis kontemporer yang 

paling berpengaruh dalam penelitian terkait struktur ketimpangan gender. 

Dalam salah satu karya unggulannya di tahun 1990 yang bertajuk “Theorizing 

Patriarchy”, Walby mendefinisikan patriarki sebagai suatu sistem struktur 

dan praktik sosial di mana laki-laki mendominasi, menindas, dan 

mengeksploitasi perempuan. Patriarki bukanlah sekadar ideologi atau 

kepercayaan tradisional yang menempatkan laki-laki di posisi superior, 

melainkan suatu sistem sosial yang kompleks, berlapis, dan terstruktur 



30 

 

 

(Walby, 1990). Berdasarkan definisi tersebut, terdapat 2 hal pokok terkait 

sistem patriarki. 

Pertama, patriarki memiliki struktur sosial yang dapat diidentifikasi secara 

empiris. Kedua, struktur dan praktik tersebut pada akhirnya senantiasa 

melahirkan dominasi dan eksploitasi terhadap perempuan dalam berbagai 

ranah kehidupan. Dengan kata lain, patriarki merupakan suatu fenomena 

sosial yang tak semerta-merta berdiri dengan sendirinya, melainkan 

terintegrasi dalam organisasi ekonomi, politik, budaya, serta keluarga 

(Walby, 1990). 

Dalam konteks patriarki, Walby mengembangkan kerangka analitis yang 

terdiri atas 6 struktur patriarki. Keenam struktur tersebut bekerja secara 

simultan dan saling menopang antara satu dan lainnya sehingga menciptakaan 

pola ketidaksetaraan yang stabil namun fleksibel dan dapat beradaptasi 

terhadap perubahan sosial (Walby, 1990). Adapun 6 struktur patriarki 

tersebut akan dijabarkan pada poin-poin berikut. 

1. Patriarki dalam Rumah Tangga (Household Production) 

Menurut perspektif Walby, rumah tangga merupakan fondasi awal 

dari lahirnya ketimpangan gender. Ia menegaskan bahwa pembagian 

kerja domestik yang tidak dibayar merupakan salah satu bentuk 

eksploitasi paling mendasar terhadap perempuan. Pada struktur ini, 

perempuan tidak hanya dibebani oleh tanggung jawab domestik, tetapi 

juga ditempatkan dalam posisi ketergantungan secara ekonomi. 

Bahkan ketika perempuan bekerja di ruang publik, mereka tetap 

dipandang sebagai peneanggung jawab utama dalam pekerjaan di 

ranah domestik. 

2. Patriarki dalam Relasi Upah dan Pekerjaan (Paid Employment) 

Dalam struktur ini, Walby berfokus pada bagaimana pasar kerja 

modern justru memperdalam ketimpangan gender. Ia menerangkan 

bahwa perempuan mengalami segmentasi kerja yang bersifat sistemik. 

Misalnya, perempuan cenderung ditempatkan pada sektor dengan 

upah yang rendah, pekerjaan yang bersifat informal, hingga posisi 



31 

 

 

jenjang karier yang tidak jelas. Fenomena tersebut yang kemudian 

ditambah oleh ekspektasi sosial bahwa perempuan harus 

memprioritaskan keluarga di banding pekerjaan merupakan bagian 

dari mekanisme institusional yang menghambat kemajuan perempuan. 

Sehingga, sektor pekerjaan bukanlah institusi yang bersifat netral, 

melainkan suatu sistem yang menyerap dan memperkuat nilai 

patriarkal yang telah terbentuk dari sistem domestik sebelumnya. 

3. Patriarki dalam Negara (The State) 

Walby memandang negara sebagai suatu institusi yang dibangun 

berdasarkan kepentingan laki-laki. Meskipun negara tampak bersifat 

objektif dan rasional, negara juga mengandung sifat bias gender yang 

terstruktur dalam hukum, kebijakan, serta birokrasi. Negara seringkali 

gagal melindungi perempuan dari kekerasan, memberikan akses 

terbatas terhadap sumber daya, serta membuat kebijakan yang 

memperkuat ketergantungan perempuan pada struktur rumah tangga.  

4. Patriarki melalui Kekerasan Maskulin (Male Violence) 

Sttruktur ini menempatkan kekerasan sebagai suatu alat kontrol sosial. 

Walby menjelaskan bahwa kekerasan laki-laki terhadap perempuan 

baik fisik, psikologis ataupun verbal, merupakan mekanisme untuk 

mempertahankan dominasi mereka terhadap perempuan. Dalam hal 

ini, kekerasan tidak didefinisikan sebagai tindakan individual, 

melainkan sebagai fenomena sosial yang dilegitimasi oleh norma 

budaya dan kelemahan hukum. Rasa takut yang ditimbulkan dari 

kekerasan juga dapat membatasi mobilitas dan partisipasi perempuan 

dalam ruang publik. 

5. Patriarki dalam Seksualitas (Sexuality) 

Walby memandang seksualitas sebagai arena politis yang diregulasi 

untuk melayani kepentingan laki-laki. Seksualitas terhadap 

perempuan dibangun melalui norma moral, nilai kesopanan, serta 

pengendalian tubuh yang membatasi ekspresi dan otonomi 

perempuan. Konsep seperti kesucian perempuan, kontrol kehormatan, 

dan standardisasi perilaku seksual perempuan menunjukkan 



32 

 

 

bagaimana patriarki dapat menciptakan batasan yang ditujukan untuk 

mengatur perilaku dan identitas perempuan dalam suatu masyarakat. 

6. Patriarki dalam Kebudayaan (Cultural Institutions) 

Dalam struktur ini, institusi budaya seperti media, pendidikan, hingga 

agama berfungsi sebagai mekanisme simbolik yang membuat 

dominasi laki-laki terlihat normal, wajar, atau bahkan ideal. 

Representasi perempuan dalam media sebagai objek, penguatan 

stereotip gender dalam pendidikan, serta legitimasi nilai patriarkal 

dalam praktik keagamaan merupakan contoh bagaimana budaya 

memberi landasan ideologis yang memperkuat struktur patriarki 

lainnya. 

Selanjutnya, Walby juga membagi patriarki kedalam 2 jenis yang 

menggambarkan terkait dominasi laki-laki yang berubah mengikuti 

perkembangan dalam masyarakat. Adapun kedua tipe patriarki tersebut ialah 

sebagai berikut. 

1. Patriarki Privat (Private Patriarchy): yakni tipe patriarki yang 

terjadi berdasarkan dominasi laki-laki dalam rumah tangga dan 

hubungan personal. 

2. Patriarki Publik (Public Patriarchy): yakni tipe patriarki yang 

terjadi dalam ranah yang lebih luas seperti negara, pasar kerja, 

organisasi sosial, dan institusi publik. 

Walby menjelaskan, bahwa masyarakat modern cenderung bergerak dari tipe 

patriarki privat menuju patriarki publik. Namun, kedua tipe tersebut saling 

terhubung antara satu sama lainnya, karena Walby beranggapan bahwa arus 

modernisasi tidak menghilangkan ideologi atau sistem patriarki, melainkan 

mengubah bentuknya mengikuti perkembangan/perubahan zaman dan 

masyarakat di dalamnya. Melalui teori ini, peneliti dapat mengidentifikasi 

dinamika perempuan Sai Batin dalam masyarakat adat Lampung Pesisir yang 

menganut sistem patriarki melalui beberapa struktur patriarki yang 

dikemukakan oleh Walby tersebut. Kemudian, melalui kedua tipe patriarki 

yang mencakup patriarki privat dan publik, penelitian ini dapat 



33 

 

 

mengidentifikasi bentuk perubahan sosial yang mungkin terjadi kepada 

perempuan dalam masyarakat adat.  

2.8 Penelitian Terdahulu 

Penelitian ini akan mengangkat tema mengenai perempuan Sai Batin dalam 

masyarakat adat Lampung Pesisir yang menganut paham patriarki dalam 

keadatannya. Guna mempermudah peneliti dalam memfokuskan masalah 

penelitian serta menghasilkan suatu kebaruan penelitian, maka peneliti telah 

menyiapkan beberapa penelitian terdahulu dengan tema penelitian yang 

berkaitan dengan tema penelitian yang akan dilakukan. Adapun hasil 

penelitian terdahulu yang telah disiapkan oleh peneliti akan dijabarkan pada 

tabel berikut. 

Tabel 2. Penelitian Terdahulu 

No. Penelitian Terdahulu Hasil Penelitian 

1. Penelitian Zaenal Muttaqien 

(2019) dengan judul, “Peran 

Perempuan dalam Tradisi 

Sunda Wiwitan”. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa masyarakat suku 

Baduy yang umumnya dikenal sebagai masyarakat 

tradisional yang sangat tertutup, tertinggal dan 

kurang beradab ternyata memiliki keadaban yang 

jauh dari kata buruk. Disaat kebanyakan suku di 

Indonesia yang mengimplementasikan sistem 

patriarki dalam unsur keadatannya, suku Baduy 

justru banyak melibatkan perempuan dalam sistem 

keadatannya serta menganggap bahwa perempuan 

dan laki-laki itu seharusnya setara karena keduanya 

hidup untuk saling melengkapi. Hal ini ditunjukkan 

dari pelaksanaan Tradisi Sunda Wiwitan, yang 

dimana laki-laki dan perempuan memiliki porsi dan 

fungsi yang sebanding dan saling melengkapi 

antara satu sama lain. Sebagai contoh, dalam 

upacara khitanan, Bengkong (laki-laki) akan 

memimpin segala prosesi yang dibutuhkan dalam 

ritualnya, sementara dalam upacara kelahiran, maka 

akan dipimpin ritualnya oleh Paraji (perempuan-

perempuan). Masyarakat suku Baduy memandang 

aturan adat (pikukuh) sebagai suatu warisan dari 

para leluhur yang harus selalu dijaga dan 

diimpelementasikan selamanya. 

2. Penelitian Hairunisa Binti 

Karim, dkk (2020) dengan 

judul, “Peran Perempuan 

dalam Adat Istiadat 

Gorontalo”. 

Hasil dari penelitian ini menerangkan bahwa seperti 

halnya suku-suku di Indonesia lainnya, sistem 

keadatan dan berbagai prosesi atau acara keadatan 

di Gorontalo juga lebih di dominasi oleh peran laki-

laki. Meskipun demikian, ternyata para perempuan 

di tanah Gorontalo pun memiliki banyak peranan 

penting dalam berbagai aspek adat istiadatnya, 

khususnya dalam adat perkawinan, adat kelahiran 

dan adat kematian. Dalam setiap prosesi adatnya, 



34 

 

 

perempuan memiliki 2 peran yang terbagi atas 

peran utama dan sebagai peran pendukung. Salah 

satu contoh pelaksanaan upacara keadatan yang 

banyak di dominasi oleh peranan perempuan ialah 

dalam tradisi adat kelahiran, dimana dari 4 tahap 

tradisi yang meliputi Molontalo (meraba perut), 

Molobungo Yiliyala (mengubur plasenta), Buli‟a‟a, 

Mapoto‟opu dan Molunggelo (meningkatkan vital 

bayi) hingga Mapolihu lo Limu dan Mongubingo 

(membersihkan bayi), perempuanlah yang 

memimpin seluruh prosesinya. Meskipun 

perempuan cenderung memiliki peran sebagai 

pendamping dalam hampir seluruh agenda 

keadatan, namun mereka memiliki berbagai peran 

yang cenderung sentral dan penting untuk 

kelancaran acara tersebut. 

3. Penelitian Khoirul Huda 

(2020) dengan judul, “Peran 

Perempuan Samin dalam 

Budaya Patriarki di 

Masyarakat Lokal 

Bojonegoro”. 

Penelitian ini memaparkan tentang bagaimana 

perempuan Samin memiliki stigma yang buruk 

dalam pandangan masyarakat Bojonegoro sebagai 

bentuk pengaruh di masa lampau yang menganggap 

perempuan tidak memiliki kemampuan untuk dapat 

menyandingi peranan laki-laki. Meski saat ini 

dalam kehidupan sehari-hari perempuan Samin 

sudah menjalani kehidupan yang normal mengikuti 

perkembangan zaman, namun ideologi patriarki 

masih tetap ada dan hidup diantara mereka. Berkat 

pengaruh budaya Jawa yang cukup memahami akan 

pentingnya peran perempuan dalam khususnya 

kehidupan adat, perempuan Samin memiliki peran 

yang penting sebagai pewaris budaya dan tradisi 

lokal, sebagai penghubung komunikasi dengan 

komunitas luas serta menjadi guru yang 

memberikan ilmu dan mewarisi warisan-warisan 

luhur seperti kekhasan tradisi lokal, serta norma-

norma keadatan yang harus dilestarikan. 

4. Penelitian Geofani Milthree 

Saragih (2021) dengan judul, 

“Kedudukan Perempuan 

dalam Masyarakat Hukum 

Adat Melayu Riau”. 

Penelitian ini menunjukkan, terdapat perbedaan 

dalam peranan dan kedudukan perempuan dalam 

masyarakat Riau sebagai bentuk dari perbedaan 

sistem keadatan di wilayah-wilayah yang ada di 

Riau. Di wilayah yang menerapkan sistem 

kekerabatan matriarkat (garis keturunan ibu), 

perempuan memiliki peranan dan kedudukan yang 

lebih dominan dan dihormati dibanding laki-laki, 

dimana perempuan juga dapat memiliki kedudukan 

disamping kepala adat dan turut mengambil peran 

dalam sistem keadatan. Sebagai contoh, dalam adat 

Melayu Riau, perempuan akan mendapat gelar 

sebagai permaisuri apabila ia dinikahi oleh seorang 

Sultan dan diberikan kewenangan untuk berperan 

besar dallam membangun pendidikan, merangkai 

rumah tangga adat dan mengurus rumah adat. 

Kemudian, terdapat juga beberapa wilayah yang 

memberikan hak khusus kepada perempuan untuk 

menolak atau mengulang pemilihan terhadap kepala 

adat asalkan memiliki alasan yang sesuai dengan 

peraturan adat yang berlaku. Sebagai contoh, dalam 

masyarakat adat Rokan Hulu khususnya Luhak 

Rambah, perempuan dipandang sebagai kaum soku 



35 

 

 

dan diberikan hak istimewa sebagai induk suku 

untuk menerima dan menolak terpilihnya seorang 

datuk (kepala adat) sesuai dengan aturan keadatan 

yang ada. 

5. Penelitian Jenjen Zainal 

Abidin, dkk (2023) dengan 

judul, “Perempuan Berdaya: 

Memperkuat Peran 

Perempuan dalam Budaya 

Tradisional”. 

Penelitian ini menjelaskan bahwa perempuan 

memiliki fungsi dan peranan yang penting dalam 

menjaga dan mempertahankan budaya tradisional. 

Ada beberapa aspek yang menunjukkan pentingnya 

peran perempuan dalam budaya tradisional, 

diantaranya ialah sebagai pemelihara budaya 

dengan menjadi penjaga ilmu pengetahuan dan 

praktik tradisional, serta menurunkan nilai, norma 

serta adat istiadat kepada generasi selanjutnya. 

Kemudian, perempuan juga berperan sebagai 

penghubung sosial dalam budaya sosial dimana 

mereka memainkan peran selaku pengantin, ibu, 

saudari ataupun selaku bagian dari kelompok 

kebudayaan setempat. Lalu, perempuan juga dapat 

berperan sebagai pemimpin budaya, dimana mereka 

menjadi pimpinan dalam prosesi upacara adat, 

pakar pengetahuan terkait kebudayaan lokal, dsb. 

Meskipun suku di Indonesia banyak menganut 

paham patriarki, namun tak sedikit pula dari mereka 

yang memberikan tempat untuk perempuan 

memainkan perannya yang juga penting dalam adat 

dan kebudayaan. 

(Sumber: olahan data peneliti, 2025) 

Terdapat beberapa perbedaan antara penelitian terdahulu pada tabel 3 dengan 

penelitian yang akan dilakukan. Perbedaan yang pertama ialah kelompok 

keadatan yang menjadi fokus penelitian, dimana kelompok adat atau suku 

yang akan diteliti oleh peneliti ialah suku Lampung Pesisir Sai Batin, 

sementara pada penelitian terdahulu, mereka memilih berbagai kelompok 

masyarakat adat yang berbeda-beda seperti suku Samin, Sunda Wiwitan, 

Gorontalo hingga Melayu Riau. Kemudian yang kedua, pada studi literatur 

diatas, fokus penelitian lebih tertuju kepada peranan perempuan dalam 

rangkaian acara dan prosesi adat. Belum ada penelitian yang membahas 

tentang bagaimana perempuan memaknai dirinya sebagai bagian dari 

masyarakat adat yang menganut sistem patriarki dan bagaimana bentuk 

keterlibatan perempuan dalam keadatan tersebut.  

Karena itu, berdasarkan gap penelitian yang telah dicantumkan, peneliti 

bertekad untuk lebih memfokuskan penelitian ini pada perempuan Sai Batin 



36 

 

 

dalam adat, khususnya di keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak Marga 

Telukbetung, Negeri Olok Gading. Penelitian terdahulu diatas juga dapat 

dijadikan sebagai bahan referensi dari berbagai bentuk keterlibatan 

perempuan di berbagai keadatan patriarki yang berbeda. 



 
 

III. METODE PENELITIAN 

 

 

 

3.1 Metode Penelitian 

Penelitian ini akan menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

etnografi guna mendapatkan data dan hasil yang detail mengenai perempuan 

dalam komunitas adat Penyimbang Tuha. Penelitian kualitatif dianggap 

sebagai salah satu metode penelitian yang dilakukan untuk memahami suatu 

fenomena sosial melalui proses pengamatan yang mendalam dan 

menuangkannya pada tulisan deskriptif yang detail dan terarah. Miles dan 

Huberman mendefinisikan data kualitatif sebagai deretan kata-kata yang 

menjelaskan tentang suatu konteks secara mendalam daripada deretan angka-

angka. Melalui data yang dikumpulkan secara kualitatif, peneliti dapat 

menjabarkan dan menjelaskan suatu peristiwa secara kronologis dan runtut, 

menilai sebab-akibat dalam pandangan dan pemikiran dari informan, dan 

memperoleh penemuan-penemuan baru di dalamnya (Miles & Huberman, 

1992).  

Adapun etnografi merupakan salah satu pendekatan yang digunakan dalam 

penelitian kualitatif. Denzin memandang etnografi lebih dari sekedar proses 

dan cara mengumpulkan data, ia menganggap bahwa pendekatan ini 

merupakan suatu proses memahami kehidupan manusia secara mendalam 

melalui pengalaman, interaksi, dan makna serta nilai budaya yang mereka 

jalani sehari-hari. Dalam bukunya yang berjudul “Interpretive Qualitative”, 

Denzin menjelaskan bahwa etnografi bukan hanya metode untuk mengamati 

kehidupan dari suatu kelompok sosial, tetapi juga tentang cara menuliskan 

hasil pengamatan tersebut secara rinci (Denzin, 1997). 



38 

 

 

Karena itu, demi mendapatkan data yang maksimal, teknik pengumpulan data 

yang digunakan dalam pendekatan ini meliputi observasi, wawancara dan 

dokumentasi agar data yang dihasilkan mampu menggambarkan dan 

menjabarkan kondisi lapangan secara jelas dan terperinci sesuai dengan 

ketentuan metode etnografi. 

Lebih lanjut, peneliti telah melakukan observasi, wawancara dan dokumentasi 

bersama para informan di tanggal 25 Mei dan 1 Juni 2025. Selama 

menjalankan proses penelitian, peneliti tentunya menjumpai beberapa 

tantangan yang pada akhirnya melahirkan kekurangan dari temuan yang akan 

dijabarkan pada hasil penelitian ini. Adapun tantangan yang dihadapi meliputi 

hal-hal sebagai berikut. 

1. Penentuan waktu wawancara: dikarenakan mayoritas informan 

masih bekerja, peneliti agak kesulitan untuk menyamakan jadwal 

wawancara dengan para informan. 

2. Ketiadaan giat adat: selama penelitian di lapangan berlangsung, 

sedang tidak terdapat kegiatan adat yang sedang berlangsung sehingga 

observasi peneliti hanya terbatas pada saat wawancara dan keterangan 

lisan dari informan. 

3. Keterbatasan waktu penelitian: dikarenakan waktu penelitian yang 

terbatas untuk turun lapangan, tidak begitu banyak dokumentasi 

lapangan yang dapat dikumpulkan. Peneliti juga belum sempat 

melihat langsung keterlibatan perempuan dalam prosesi adat karena 

tidak terdapat giat adat yang sedang di gelar pada saat proses 

penelitian berlangsung. 

3.2 Lokasi Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di Kelurahan Negeri Olok Gading, Kecamatan 

Telukbetung Barat, Bandar Lampung. Lokasi penelitian ini dipilih karena 

Kelurahan Negeri Olok Gading merupakan salah satu wilayah di perkotaan 

Bandar Lampung yang masih cukup kental akan kebudayaannya, khususnya 

kebudayaan Lampung Pesisir sehingga memiliki kategori yang sesuai dan 

dibutuhkan oleh peneliti. Selain itu, peneliti juga pernah melaksanakan riset 



39 

 

 

yang juga mengangkat tema tentang kebudayaan dan keadatan di tahun 2023, 

sehingga peneliti telah membangun relasi dengan masyarakat disana dan 

memiliki wawasan yang cukup luas akan sejarah kebudayaan serta 

masyarakat adat yang tinggal di sana. Karenanya, peneliti memiliki cukup 

banyak informasi mengenai sejarah berdirinya keadatan masyarakat adat 

Penyimbang Tuha, serta apa saja bentuk kebudayaan yang masih lestari 

sampai saat ini hingga latar belakang sistem keadatan yang didapatkan 

melalui wawancara dan observasi selama proses riset.  

Dengan demikian, penelitian ini dilakukan guna mendalami lebih lanjut 

terkait masyarakat adat dan keadatan yang lebih menjurus dan terfokus 

kepada pemaknaan perempuan terhadap dirinya, bagaimana mereka 

menjalankan fungsinya selaku bagian dari keadatan serta apa saja tantangan 

yang dihadapi selaku bagian dari kelompok adat yang patriarkat. 

3.3 Penentuan Informan 

Informan menjadi salah satu aspek penting dalam suatu penelitian yang akan 

dilakukan. Informan berperan sebagai fasilitator informasi akan fenomena 

yang di bahas dalam suatu penelitian. Dalam penentuan informan pada suatu 

penelitian, peneliti perlu mencermati kriteria yang dibutuhkan untuk 

menggali informasi terkait penelitian yang tengah dilakukan. Adapun kriteria 

informan yang dibutuhkan dalam penelitian ini ialah seorang yang tergabung 

dalam perangkat adat selaku kumpulan orang yang berpengaruh dalam 

kelangsungan sistem keadatan serta amat memahami berbagai instrumen 

keadatan di dalamnya. Perangkat adat merupakan informan penting dalam 

penelitian yang dapat memberikan informasi terkait sejarah, budaya, prosesi 

bahkan fungsi dalam keadatan tersebut. Adapun perangkat adat dapat terdiri 

dari berbagai posisi seperti pangeran adat sebagai tetua adat, ratu penyimbang 

adat, dalom dan raja. Dalam penelitian ini, informan perempuan lebih 

diutamakan mengingat judul dari penelitian yang berfokus pada perempuan-

perempuan Sai Batin. 

Adapun biodata lengkap dari para informan dalam penelitian ini akan 

ditampilkan dalam tabel berikut. 



40 

 

 

Tabel 3. Biodata Informan 

BIODATA INFORMAN 

Poin Informasi 
Informan 

1 

Informan  

2 

Informan 

 3 

Informan  

4 

Informan 

5 

1. Nama JP DW EY IL NA 

2. Usia 45 tahun 40 tahun 50 tahun 69 tahun 62 

3. 
Status 

pernikahan 
Menikah Menikah Menikah Menikah Menikah 

4. 
Pendidikan 

terakhir 
S1 (UBL) S1 (UNILA) S1 (STIE) 

S1 

(SABURAI) 
SD  

5. Pekerjaan 
Anggota 

Polri 

Pegawai 

BUMD 

Pegawai 

Swasta 

Pensiunan 

PNS 

Ibu Rumah 

Tangga 

6. 

Gelar 

(Adok) 

/Peran 

Pangeran 

JN 

/Pimpinan 

Adat 

Ratu PM 

II/Ratu Adat 

Galuh A 

/Pulambanan 

Batin B 

/Pulambanan 

Raden D 

(Pulamban

an) 

7. 

Lama 

tinggal di 

lingkungan 

adat 

Sejak lahir 
17 tahun 

(sejak 2008) 
Sejak lahir 

52 tahun 

(sejak 1973) 
Sejak lahir 

(Sumber: Olahan Data Peneliti, 2025) 

3.4 Teknik Pengumpulan Data 

Dalam proses meneliti, teknik pengumpulan data menjadi salah satu core 

untuk memecahkan dan menyelesaikan masalah penelitian. Karena itu, 

penting bagi peneliti untuk menentukan metode pengumpulan data yang 

diperlukan sesuai dengan kebutuhan penelitian. Adapun data penelitian akan 

dikumpulkan melalui proses wawancara mendalam, observasi dan 

dokumentasi. 

1. Observasi 

Teknik pengumpulan data penelitian yang dilakukan melalui proses 

pengamatan lapangan disebut sebagai observasi. Observasi dilakukan 

guna mendapatkan data dalam bentuk gambaran yang nyata dan 

mendetail terkait suatu peristiwa di lapangan. Miles dan Huberman 

menjelaskan bahwa observasi dapat memberikan kesempatan bagi 

peneliti untuk menangkap fenomena yang tidak dapat sepenuhnya 

dijelaskan melalui wawancara (Miles & Huberman, 1992). Adapun 



41 

 

 

penelitian ini menggunakan jenis observasi tak terstruktur yang 

dilakukan tanpa berdasar pada pedoman sehingga peneliti dapat 

mengembangkannya sesuai dengan kondisi lapangan. 

2. Wawancara Mendalam 

Miles dan Huberman menjelaskan wawancara sebagai proses 

interaktif yang memungkinkan informan untuk menguraikan 

pengalaman, keyakinan, dan makna secara terbuka, fleksibel, tidak 

kaku dan interaktif (Miles & Huberman, 1992). Dalam penelitian ini, 

peneliti menggunakan jenis wawancara semi terstruktur, di mana 

peneliti dapat menggali informasi lebih dalam sesuai dengan respon 

informan. Sesi wawancara akan dilakukan secara face-to-face dengan 

mengambil tempat di kediaman perangkat dan masyarakat adat yakni 

di Kelurahan Negeri Olok Gading. Waktu pelaksanaan sesi juga akan 

disesuaikan dengan ketersediaan waktu informan. Peneliti akan 

menggunakan pedoman wawancara serta ponsel untuk merekam sesi 

pembicaraan sebagai media pembantu dalam proses berjalannya 

wawancara. 

3. Dokumentasi 

Dokumentasi merupakan metode pengumpulan data melalui catatan, 

rekaman, gambar ataupun sumber tertulis lainnya yang memuat 

informasi yang dibutuhkan oleh peneliti (Miles & Huberman, 1992). 

Penelitian ini akan menampilkan kumpulan foto, catatan serta 

transkrip terkait hasil penelitian yang telah dilakukan peneliti di 

lapangan. Hal ini dilakukan guna menambah kredibilitas hasil 

penelitian yang telah dihasilkan. 

3.6 Teknik Analisis Data 

Miles dan Huberman menjelaskan teknik analisis data sebagai proses 

menyederhanakan, memadatkan dan menarik simpulan dari data yang telah 

dikumpulkan guna mempermudah peneliti dalam proses analisis data (Miles 

& Huberman, 1992). Sesuai dengan model analisis ini, peneliti akan melalui 3 

tahapan yang meliputi reduksi data, penyajian data dan kesimpulan/verifikasi 



42 

 

 

dalam proses analisis datanya. Berikut rincian dari ketiga tahapan analisis 

tersebut. 

1. Reduksi Data (data reduction) 

Miles dan Huberman mendefinisikan reduksi data sebagai tahapan 

untuk memilah, meringkas serta mencari fokus dan pola dalam hasil 

data penelitian. Tujuan utama dari tahapan ini ialah untuk 

menyederhanakan data dengan menyingkirkan informasi yang tidak 

diperlukan dan memfokuskan aspek penting yang berhubungan 

dengan penelitian sehingga peneliti dapat menjelaskan hasil data 

secara efisien dan mudah dipahami (Miles & Huberman, 1992). Maka 

dari itu, data yang diperoleh peneliti melalui proses wawancara diubah 

ke dalam bentuk transkrip dan kemudian direduksi sesuai dengan 

fokus penelitian yang telah dirumuskan sebelumnya. Data yang tidak 

relevan dengan topik penelitian dihilangkan agar data yang tersaji 

lebih terarah dan lugas. 

2. Penyajian Data (data display) 

Langkah berikutnya ialah menyajikan data dengan berbagai media 

seperti teks naratif, bagan, matriks serta gambar guna memudahkan 

peneliti untuk memahami dan menjabarkan hasil reduksi yang telah 

dilakukan (Miles & Huberman, 1992). Dalam penelitian ini, peneliti 

menggunakan tabel dan teks naratif yang memuat hasil perolehan data 

sebagai media penyajian data display agar penyajian dapat dijelaskan 

secara efektif. 

3. Penarikan Kesimpulan atau Verifikasi (conclusion 

drawing/verification) 

Tahapan ini dilakukan dengan menarik kesimpulan sementara dari 

hasil data yang diperoleh guna menguji konsistensi dan keabsahan 

data (Miles & Huberman, 1992). Penelitian ini melakukan penarikan 

kesimpulan dan verifikasi berdasarkan hasil reduksi dan penyajian 

data yang ada untuk memaparkan jawaban atas rumusan penelitian. 

Dengan demikian, konklusi ini mampu menunjukkan hasil yang 

kredibel dan sesuai dengan kondisi lapangan. 



 
 

IV. SUATU KOMUNITAS ADAT DI MASYARAKAT PERKOTAAN 

 

 

 

4.1 Filosofi Nama Negeri Olok Gading 

Sebelum menjadi Kelurahan Negeri Olok Gading, kelurahan ini dulunya 

dikenal dengan nama Kampung Negeri. Perubahan nama tersebut tentunya 

tidak terlepas dari latar belakang historis dan peristiwa alam yang signifikan 

yang menandai transformasi sosial dan geografis masyarakat setempat. Secara 

historis, Kampung Negeri merupakan wilayah adat yang berasal dari 

Kebuayan Runjung atau Marga Bengkunat, yang memiliki hubungan 

langsung dengan sistem keadatan Sai Batin Marga Telukbetung. 

Salah satu peristiwa penting yang menjadi titik balik perubahan nama tersebut 

adalah letusan dahsyat Gunung Krakatau pada tahun 1883, yang 

menyebabkan kerusakan parah di kawasan pesisir, termasuk di wilayah 

Kampung Olok Gading dan Kampung Negeri. Dampak letusan tersebut 

menyebabkan rusaknya pemukiman warga, pepohonan tumbang, dan akses 

jalan tertutup, sehingga mendorong warga yang selamat untuk mengungsi ke 

wilayah yang lebih tinggi, tepatnya di bagian barat Kampung Negeri, yang 

berjarak sekitar 300 meter dari Lamban Balak yang merupakan rumah adat 

dari kampung tersebut. 

Perpindahan warga pasca bencana itulah yang secara alami mempertemukan 

dua kampung yang sebelumnya terpisah yaitu Kampung Olok Gading dan 

Kampung Negeri. Hingga pada akhirnya lahirlah sebuah kampung baru yang 

dinamakan Kampung Negeri Olok Gading sebagai wujud kebersamaan dan 

adaptasi masyarakat dalam membangun kehidupan baru di tengah perubahan 

alam yang tak terduga. 



44 

 

 

Adapun perubahan nomenklatur administratif dari “kampung” atau “desa” 

menjadi “kelurahan” dilakukan guna mengikuti kebijakan nasional 

berdasarkan Undang-Undang No. 5 Tahun 1979, yang mewajibkan 

penyeragaman istilah wilayah administratif di seluruh Indonesia. Dengan 

diberlakukannya regulasi ini, wilayah Kampung Negeri Olok Gading resmi 

menyandang status sebagai Kelurahan Negeri Olok Gading, yang merupakan 

bagian dari sistem pemerintahan formal di bawah Kecamatan Telukbetung 

Barat. 

4.2 Profil Negeri Olok Gading 

 

Gambar 1. Peta Administratif Negeri Olok Gading 
  (Sumber: Kelurahan Negeri Olok Gading, 2024) 

Negeri Olok Gading (NOG) merupakan suatu kelurahan yang memiliki luas 

wilayah sebesar 111,5 hektar (Ha). Kelurahan yang tergabung dalam wilayah 

Kecamatan Telukbetung Barat ini terbagi kedalam 2 lingkungan, di mana 

Lingkungan I mencakup 6 RT dan Lingkungan II melingkupi 11 RT. Bagian 

utara kelurahan ini berbatasan dengan Sumur Putri, kemudian ke arah timur 

berbatasan dengan Kuripan, sebelah selatan berbatasan dengan Bakung serta 

area barat berbatasan dengan Sukarame II. Pola keruangan NOG terbagi atas 

dua pola, yakni pola memusat (mengelompok) dan pola memanjang. Pola 



45 

 

 

memusat dapat dilihat dari bangunan rumah-rumah para warga yang telah 

terbentuk, berdekatan antara satu dengan lainnya, dan sudah dihuni secara 

turun temurun, sementara pola memanjang dapat dilihat dari bangunan 

bangunan seperti kantor kelurahan dan rumah adat yang telah berdiri di 

pinggir jalan raya. Hasil observasi di lapangan menunjukkan adanya kebun, 

ladang, sungai, bendungan, dan sumur berfungsi sebagai pengairan bagi 

masyarakat.  

Jika dilihat dari keadaan topografi, Negeri Olok Gading berada di daerah 

dataran rendah dan saling berdekatan serta tidak berbukit-bukit. Sebagian 

besar kondisi tanahnya lebih lembab dikarenakan sumber air lebih dekat 

dengan permukaan tanah. Kelurahan ini juga dilewati oleh tiga aliran sungai 

yang berpotensi sebagai sumber air guna memenuhi kebutuhan sarana 

prasarana dasar kehidupan masyarakat secara berkelanjutan. Persebaran tanah 

yang tersebar di wilayah kelurahan ini pun cukup beragam. Hal tersebut dapat 

dilihat pada tabel berikut. 

Tabel 4. Luas Wilayah Tanah Berdasarkan Jenisnya 

Tanah Sawah Tanah Kering Tanah Basah 
Tanah 

Perkebunan 

Sawah 

tadah 

hujan 

Sawah 

pasang 

surut 

Ladang 
Lain-

lain 
Rawa 

Pasang 

surut 

Perkebunan 

rakyat 

1,5 ha/m2 
1,5 

ha/m2 
4 ha/m2 

28,5 

ha/m2 

1,5 

ha/m2 

1,5 

ha/m2 
4 ha/m2 

(Sumber: Profil Desa Negeri Olok Gading, 2024) 

Data pada tabel 4.1 memperlihatkan luas masing-masing tanah yang 

menyebar di seluruh wilayah Negeri Olok Gading. Tanah sawah yang terdiri 

dari sawah tadah hujan dan sawah pasang surut memiliki luas total 3 hektar, 

kemudian tanah kering meliputi ladang dan lain-lain seluas 32,5 hektar, lalu 

tanah basah seperti rawa dan pasang surut sebesar 3 hektar serta tanah 

perkebunan rakyat seluas 4 hektar. Selain 4 bidang tanah tersebut, NOG juga 



46 

 

 

memiliki tanah yang dipergunakan khusus untuk pembangunan desa dengan 

besaran luas sebagai berikut. 

Tabel 5. Luas Tanah Pembangunan Desa 

Fasilitas Luas 

Kantor Pemerintah 1 ha/m2 

TPU 2,5 ha/m2 

Sekolah 3 ha/m2 

Toko 8 ha/m2 

Jalan 12 ha/m2 

Daerah Tangkapan Air 1,5 ha/m2 

Usaha Perikanan 1,5 ha/m2 

(Sumber: Profil Kelurahan Negeri Olok Gading, 2024) 

Dari tabel 4.2 di atas, dapat dilihat bahwa kelurahan NOG menyediakan 

kurang lebih 29,5 hektar tanah yang digunakan untuk keperluan 

pembangunan fasilitas umum desa. Karenanya, fasilitas umum yang tersedia 

pun cukup memadai di berbagai bidang, seperti perkantoran (Kantor Instansi 

Pemerintah, Kantor Kelurahan dan Swasta), kesehatan (Posyandu, 

Puskesmas, Klinik), Pendidikan (PAUD/TK, SD, SMP, Pondok Pesantren, 

MI), tempat ibadah (Masjid dan Mushola), Perumahan (Citra Garden) hingga 

TPU (Tempat Pemakaman Umum). Berdasarkan hasil observasi lapangan, 

terdapat 1 kantor kelurahan, 4 Taman Kanak-Kanak, 3 SD/Sederajat, 1 

SMP/Sederajat, 6 masjid, 3 mushola, 1 klinik dan 2 posyandu yang menyebar 

di beberapa wilayah NOG. 



47 

 

 

 

Gambar 2. Fasilitas Umum di Negeri Olok Gading      
 (Sumber: olahan data peneliti, 2025) 

 

Dikarenakan letaknya yang strategis secara geografis dengan kondisi topografi 

serta ketersediaan sumber air yang melimpah, pada akhirnya berdampak pada 

produktivitas hasil pertanian yang tinggi, khususnya pada komoditas buah-

buahan. Beberapa jenis buah yang menjadi komoditas unggulan di wilayah ini 

meliputi alpukat, durian, pisang dan melinjo dengan rata-rata hasil panen 

sejumlah 1 ton per-tahun. Kemudian mangga menunjukkan rata-rata hasil 

panen yang lebih tinggi, yakni di angka 1,5 ton per-tahun serta rambutan, 

manggis dan duku yang masing-masing menyumbang sekitar 0,5 ton per-tahun. 

Tak hanya sektor pertanian yang menunjukkan keunggulan panen, hasil 

perkebunan masyarakat di kelurahan ini juga berada pada kisaran angka yang 

cukup tinggi.  Hal ini dapat dilihat dari hasil panen kelapa tahun ini yang 

mencapai 10 ton, kemudian kopi sebanyak 2 ton, serta coklat sejumlah 4 ton.  

Keberlimpahan hasil alam ini menunjukkan potensi NOG sebagai salah satu 

wilayah yang dapat mengembangkan pertanian berbasis komoditas lokal. 

 

 



48 

 

 

4.2.1 Karakteristik Penduduk Negeri Olok Gading 

Di kutip dari Laporan Kependudukan Negeri Olok Gading tahun 2024, 

jumlah penduduk di sana secara keseluruhan berjumlah 6.905 jiwa, 

yang terbagi atas penduduk laki-laki sebanyak 3.726 jiwa dan penduduk 

perempuan sebanyak 3.179 jiwa. Jumlah kepala keluarga di kelurahan 

ini mencapai 1.637 KK yang tersebar di dua lingkungan dan 17 RT 

(termasuk di area Perumahan Citra Garden). Mayoritas masyarakat di 

sana menganut agama Islam serta berasal dari latar belakang suku 

Lampung Pesisir. Berikut detail perincian dipaparkan pada tabel di 

bawah. 

Tabel 6. Komposisi Penduduk Menurut Jenis Kelamin di 

Lingkungan I  

No LK I/RT Laki-Laki Perempuan Jumlah 

1 RT. 01 LK. I 167 141 308 

2 RT. 02 LK. I 192 176 368 

3 RT. 03 LK. I 204 187 391 

4 RT. 04 LK. I 293 267 560 

5 RT. 05 LK. I 176 161 337 

6 RT. 06 LK. I 193 164 357 

Total 1.225 1.096 2.321 

Sumber: Laporan Kependudukan Negeri Olok Gading, 2024. 

Berdasarkan tabel 4.3, jumlah penduduk di Lingkungan I pada tahun 

2024 tercatat sebanyak 2.321 jiwa, yang terdiri dari 1.225  laki-laki dan 

1.096 perempuan. Jika dilihat dari jenis kelaminnya, terdapat selisih 

129 jiwa, di mana jumlah penduduk laki-laki lebih banyak 

dibandingkan perempuan. Jumlah penduduk tersebut mengalami 

peningkatan sebanyak 13 jiwa, sebagai hasil dari dinamika 

kependudukan seperti kelahiran, kematian, kedatangan penduduk baru, 

serta kepindahan keluar. 



49 

 

 

Selain dari sisi jenis kelamin, Lingkungan I juga mencerminkan 

keberagaman etnis yang cukup kuat. Suku Lampung (Sai Batin) 

mendominasi kawasan ini dengan persentase sekitar 45%, yang tersebar 

terutama di RT 01 hingga RT 03 serta RT 06. Selain itu, terdapat pula 

etnis Sunda (20%), Jawa (15%), dan kelompok Tionghoa (5%), disertai 

keberadaan etnis lainnya seperti Batak, Minangkabau, dan Bugis. 

Keanekaragaman etnis ini memperkuat kohesi sosial dalam kehidupan 

masyarakat sehari-hari yang harmonis dan saling menghargai 

perbedaan. 

Tabel 7. Komposisi Penduduk Menurut Jenis Kelamin di 

Lingkungan II 

No LK I/RT Laki-Laki Perempuan Jumlah 

1 RT. 01 LK. II 232 197 429 

2 RT. 02 LK. II 208 179 387 

3 RT. 03 LK. II 260 231 491 

4 RT. 04 LK. II 202 180 382 

5 RT. 05 LK. II 185 164 349 

6 RT. 06 LK. II 207 180 387 

7 RT. 07 LK. II 221 197 418 

8 RT. 08 LK. II 241 210 451 

9 RT. 09 LK. II 218 191 409 

10 RT. 10 LK. II 214 191 405 

11 RT. 11 LK. II 203 183 386 

Total 2.501 2.083 2.321 

Sumber: Laporan Negeri Olok Gading, 2024. 

Berdasarkan tabel 4.4, jumlah penduduk di Lingkungan II mencapai 

4.584 jiwa, dengan rincian 2.501 laki-laki dan 2.083 perempuan. 

Penduduk laki-laki di Lingkungan II juga mendominasi dibandingkan 

perempuan, dengan selisih 418 jiwa. Lingkungan ini merupakan 

kawasan yang lebih padat dibandingkan Lingkungan I, yang ditandai 

dengan adanya kawasan perumahan seperti Perumahan Citra Garden. 



50 

 

 

Pertumbuhan penduduk di wilayah ini dipengaruhi oleh tingginya 

mobilitas penduduk, termasuk masuknya pendatang baru. 

Lingkungan II juga dihuni oleh berbagai kelompok etnis. Suku 

Lampung masih menjadi bagian penting, terutama di RT 01 dan RT 02, 

sedangkan wilayah perumahan modern seperti RT 09 sampai RT 11 

lebih heterogen dengan dominasi etnis Tionghoa, Jawa, dan Sunda. 

Perumahan seperti Citra Garden juga menjadi magnet bagi pendatang 

baru yang berasal dari berbagai daerah, menciptakan suasana sosial 

yang dinamis dan multikultural. 

4.2.2 Mata Pencaharian Masyarakat 

Kelurahan NOG yang terletak di Kota Bandar Lampung memiliki 

karakteristik kehidupan yang khas dengan pola perkotaan sehingga 

penduduknya memiliki mata pencaharian yang beragam. Jumlah 

masyarakat baik laki-laki maupun perempuan yang termasuk dalam 

kelompok tenaga kerja atau kelompok usia  produktif terhitung 

sebanyak 2.095 jiwa. Berikut merupakan jumlah dan jenis mata 

pencaharian di Kelurahan NOG tahun 2024. 

Tabel 8. Jenis Mata Pencaharian Penduduk Tahun 2024 

No Jenis Pekerjaan Laki-Laki Perempuan Jumlah 

1 Karyawan 593 459 1.052 

2 Wiraswasta 21 14 35 

3 Tani 34 12 46 

4 Pertukangan 277 - 277 

5 Buruh tani 141 95 236 

6 Pensiunan 72 30 102 

7 Nelayan 5 - 5 

8 Pemulung 25 - 25 

9 Jasa 243 59 302 

10 Lain-lain 15 - 15 



51 

 

 

Total 1.426 669 2.095 

Sumber: Laporan Kependudukan Negeri Olok Gading, 2024. 

Seperti yang tertera pada tabel diatas, mayoritas penduduk di Negeri 

Olok Gading bermata pencaharian sebagai pekerja atau karyawan dan 

tukang. Sementara yang lainnya bekerja di berbagai sektor dan bidang 

lain, mulai dari wiraswasta hingga jasa dan lain sebagainya. 

Berdasarkan hasil observasi lapangan, ditemukan fakta bahwa 

penduduk disana juga banyak bergerak di sektor kuliner atau jajanan. 

Banyak masyarakat yang membuka usaha UMKM berupa jajanan 

seperti cireng, cimol, gorengan, siomay hingga bakso bakar serta 

makanan berat seperti fried chicken, nasi ayam dan seblak. Stand 

dagangan yang didirikan pun beragam, namun kebanyakan penduduk 

membuka lahan usahanya di halaman depan rumah dan di pinggir jalan 

raya atau di depan sekolah. 

4.2.3 Sistem Pemerintahan Negeri Olok Gading 

 

Gambar 3. Sistem Pemerintahan Negeri Olok Gading 
 (Sumber: Kelurahan Negeri Olok Gading, 2025) 



52 

 

 

Secara struktural, sistem pemerintahan di Kelurahan NOG memiliki 

kesamaan dengan sistem pemerintahan kelurahan pada umumnya. 

Kelurahan ini berada di bawah naungan administrasi Kecamatan 

Telukbetung Barat, dan memiliki cakupan wilayah yang terdiri atas 2 

lingkungan dengan total 17 RT yang tersebar di seluruh wilayah 

kelurahan. Meskipun nilai-nilai adat dan  budaya di kelurahan ini masih 

sangat kental, tentunya dari segi administrasi dan korespondensi, 

kelurahan ini masih tetap menjadi garda terdepan yang bertanggung 

jawab atas persoalan-persoalan tersebut. 

Pemerintahan Kelurahan NOG dipimpin oleh seorang Lurah, yakni 

Samsul Qomar, AM.d, yang bertanggung jawab langsung kepada 

Camat Idham Basyar Syahputra, SH. Dalam pelaksanaan tugasnya, 

Lurah dibantu sejumlah pejabat struktural dan fungsional, yang meliputi 

sekretaris kelurahan, jabatan fungsional yang diisi oleh 4 anggota 

(PLKB, Polkeskel, Babinkabtibmas dan Babinsa) serta  seksi teknis 

yang meliputi Seksi Pemerintahan dan Pelayanan Umum, 

Pemberdayaan Masyarakat, Trantib dan Pembangunan. 

4.2.4 Sistem Organisasi Kepala Lingkungan dan Rukun Tetangga (RT)  

 

Gambar 4. Sistem Organisasi Kepala Lingkungan dan RT Negeri 

Olok Gading 
(Sumber: Kelurahan Negeri Olok Gading, 2025) 



53 

 

 

Dalam pelaksanaan pemerintahan di tingkat kelurahan, keberadaan 

Kepala Lingkungan dan Ketua Rukun Tetangga (RT) memegang peran 

yang sangat penting sebagai pihak yang langsung bersentuhan dengan 

masyarakat. Kelurahan Negeri Olok Gading membagi wilayah 

administratifnya ke dalam 2 lingkungan, yaitu Lingkungan I dan 

Lingkungan II, yang secara langsung berada di bawah koordinasi 

Lurah. Setiap lingkungan dipimpin oleh seorang Kepala Linkungan 

(Kaling), yakni A. Sarkandi Saleh sebagai Kepala Lingkungan I dan 

Afriandi sebagai Kepala Lingkungan II. Masing-masing lingkungan 

terdiri dari sejumlah RT yang bertugas melakukan koordinasi di tingkat 

paling bawah dan mendukung berbagai program pemerintahan serta 

kegiatan kemasyarakatan. Adapun identitas dari masing-masing RT 

yang bertugas tercantum dalam gambar bagan sistem organisasi diatas. 

Pembagian wilayah ke dalam lingkungan dan RT ini memungkinkan 

pelayanan publik, penyampaian informasi, serta pelaksanaan program-

program pemerintah dapat berjalan secara lebih efektif dan efisien. Para 

ketua RT berfungsi sebagai perantara antara warga dengan pihak 

kelurahan, serta menjadi tokoh penggerak dalam kegiatan sosial dan 

pembangunan di wilayahnya masing-masing. Selain itu, mereka juga 

bertanggungjawab atas pendataan masyarakat penerima BANSOS 

(Bantuan Sosial) serta menjaga keamanan dan ketentraman masyarakat 

di wilayah yang menjadi tanggung jawabnya. 

4.3 Keadatan di Negeri Olok Gading 

Selain kelurahan, lembaga adat (keadatan) di Negeri Olok Gading juga 

memainkan peranan sentral dalam menjaga nilai-nilai sosial dan budaya 

masyarakat. Keduanya berjalan secara berdampingan, saling melengkapi 

dalam menjalankan fungsi pelayanan dan pengayoman terhadap para 

warganya. Bila kelurahan berperan dalam urusan administratif dan pelayanan 

publik, maka keadatan hadir sebagai penjaga nilai-nilai luhur, adat istiadat, 

dan keharmonisan hidup antarwarga dalam masyarakat.  



54 

 

 

Keadatan di Negeri Olok Gading memiliki fungsi utama sebagai pelindung 

nilai-nilai budaya dan pengawal stabilitas sosial. Keberadaan sistem hukum 

adat yang dijalankan secara turun-temurun telah terbukti mampu menjaga 

ketertiban serta menyelesaikan konflik sosial secara damai dan bermartabat. 

Dalam situasi perselisihan, keadatan bertindak sebagai pihak ketiga yang 

netral, yang memberikan ruang penyelesaian berdasarkan musyawarah dan 

norma adat yang berlaku. 

Peran keadatan juga mencakup pemeliharaan warisan budaya, seperti 

pelaksanaan upacara adat, pelestarian benda-benda bersejarah, hingga 

menjaga silsilah dan kehormatan marga. Keadatan juga memiliki kewenangan 

untuk memberikan sanksi adat bagi masyarakat yang melanggar ketentuan 

adat setempat, menjadikannya sebagai lembaga yang dihormati dalam 

struktur sosial masyarakat Negeri Olok Gading. 

Adapun sistem keadatan yang berdiri di NOG berasal dari 4 keadatan 

Lampung Pesisir yang berbeda, mencakup keadatan Penyimbang Tuha 

Bandakh Balak Marga Telukbetung, Marga Balak, Marga Lunik dan Marga 

Bumi Waras. Keempat keadatan tersebut telah hidup dan bermukim 

berdampingan serta damai sejak dahulu kala di wilayah yang dijuluki sebagai 

Kampung Negeri itu. 

4.3.1 Sejarah Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak 

Berdasarkan dokumen Tambo keadatan Marga Telukbetung, berdirinya 

keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak Marga Telukbetung di 

Kampung Negeri berakar dari Kesultanan Bengkunat, Lampung Barat 

yang kini masuk dalam kawasan Pesisir Barat. Tokoh utama dalam 

sejarah ini ialah Ibrahim, yang menyandang gelar Raja Pemuka. Ia 

merupakan keturunan keenam dari Batin Pemuka Pesirah Alam I, 

sekaligus adik kandung dari Husin yang bergelar Pangeran 

Mengkubumi. 

Menyadari bahwa kedudukan adat di Kesultanan Bengkunat kelak akan 

diwariskan kepada kakaknya, maka Ibrahim memilih untuk mendirikan 



55 

 

 

pemukiman baru sebagai tempat tinggal dan pusat kepemimpinannya 

sendiri. Setelah mengutarakan niatnya secara langsung kepada sang 

ayah dan kakak sulungnya dengan penuh tata krama dan penghormatan, 

Ibrahim memulai perjalanan pencarian lahan yang cocok. Setelah 

melalui proses penjelajahan, ia menemukan suatu wilayah yang 

dianggap ideal sebagai tempat bercocok tanam sekaligus ditinggali. Ia 

kemudian kembali ke Bengkunat untuk melaporkan temuannya kepada 

Pangeran Sangun Ratu I (ayahnya) dan Pangeran Mengkubumi. 

Atas restu ayah dan kakaknya, Ibrahim diberikan izin untuk mendirikan 

kampung di tanah yang baru dengan syarat kampung tersebut diberi 

nama "Negeri" dan rumah adat yang dibangun dinamakan "Lamban 

Balak". Ia kemudian kembali menuju lokasi yang telah ia temukan, 

diiringi oleh tiga orang pengawal yakni Kemas Sengaji, Kemas 

Ngeladang, dan Cinta Gemulung, serta diikuti oleh para pengikutnya 

yang lain. Pada tahun 1618, kampung tersebut pun secara resmi 

didirikan dan dikenal dengan sebutan Kampung Negeri, sesuai dengan 

permintaan sang ayah dan kakak sulung dari  Ibrahim gelar Raja 

Pemuka. 

Beberapa waktu setelah berdirinya kampung, Ibrahim melakukan 

perjalanan diplomatik ke Kesultanan Banten, yang pada saat itu 

merupakan salah satu kerajaan penting dan berpengaruh di wilayah 

Jawa dan Sumatera. Selama masa tinggalnya di sana, Ibrahim 

memperoleh gelar kehormatan "Kariya Kencana Dipura" dari Sultan 

Muhammad Agung, sebagai bentuk pengakuan dan penghormatan atas 

relasi yang dibangun antara Kebuayan Telukbetung dengan Kesultanan 

Banten. Bersamaan dengan gelar tersebut, Sultan juga 

menganugerahkan sebuah kupiah (penutup kepala), selendang, dan 

jubah panjang, yang hingga kini masih disimpan dengan baik di rumah 

adat Lamban Balak sebagai peninggalan sejarah. Sepulangnya dari 

Banten, Ibrahim secara resmi diangkat sebagai pemimpin adat di 



56 

 

 

Kampung Negeri, dan hingga kini posisi tersebut terus diwariskan 

secara turun-temurun kepada keturunannya. 

Hingga saat ini, struktur keadatan Penyimbang Tuha masih dijalankan 

sesuai dengan garis keturunan patrilineal dari Kariya Kencana Dipura. 

Setiap pangeran atau pemimpin adat yang menjabat tinggal di Lamban 

Balak, tidak hanya berfungsi sebagai pusat kegiatan adat, melainkan 

juga sebagai tempat penyimpanan benda-benda peninggalan bersejarah 

yang memiliki nilai simbolis tinggi bagi masyarakat. 

Kelurahan NOG kemudian dikenal sebagai salah satu kampung adat 

tertua yang berdiri di Kota Bandar Lampung, sebagaimana ditunjukkan 

oleh tahun berdirinya di awal abad ke-17. Keberadaan Masjid Quba‟, 

yang diyakini sebagai masjid tertua kedua di Bandar Lampung dan 

berlokasi tidak jauh dari Lamban Balak, semakin menguatkan nilai 

historis wilayah ini. Menariknya, baik Masjid Quba‟ maupun Lamban 

Balak mampu bertahan dari bencana besar seperti tsunami dan gempa 

akibat letusan Gunung Krakatau, dan menjadi dua bangunan yang tetap 

berdiri meskipun mayoritas pemukiman di sekitarnya luluh lantak. Oleh 

sebab itu, bentuk dan arsitektur asli dari kedua bangunan tersebut masih 

dipertahankan dan menjadi saksi sejarah yang tak ternilai bagi 

masyarakat Negeri Olok Gading. 

4.3.2 Makna dan Peranan Adok dalam Keadatan Penyimbang Tuha 

Budaya Lampung memiliki istilah khusus untuk menyebutkan gelar 

atau julukan yang ada dalam masyarakatnya. Istilah tersebut dikenal 

sebagai „Adok Adat‟ yang berarti gelar adat. Adok atau gelar ini 

diberikan oleh para pimpinan adat kepada para keturunannya atau 

kepada orang-orang yang sekiranya layak untuk menerima gelar 

tersebut berdasarkan pada kesepakatan dan keputusan dari para 

pimpinan adat itu sendiri. Selain itu, Adok juga sering digunakan untuk 

menghormati sekaligus mengingat leluhur yang telah tiada dengan cara 

diturunkan kepada keturunannya. Adok juga dapat diberikan apabila 



57 

 

 

seseorang dari garis keturunan adat ingin menikahi seseorang yang 

bukan berasal dari keadatan atau marga tersebut dengan melakukan 

upacara pemberian adok yang disebut seangkonan atau angkon 

kemuaghiyan. Adapun beberapa bentuk adok yang ditemukan dalam 

Keadatan Penyimbang Tuha antara lain sebagai berikut: 

1. Pangeran/Pengikhan: Gelar ini diberikan kepada pimpinan 

tertinggi dalam struktur adat, yang perannya setara dengan 

seorang sultan atau sutan dalam sistem keadatan Lampung. 

Pangeran memiliki wewenang penuh untuk membuat keputusan 

dan menetapkan aturan adat yang wajib diikuti seluruh warga 

adat di bawah kepemimpinannya. Gelar ini hanya dapat diwarisi 

oleh keturunan asli laki-laki, tanpa memperhitungkan status 

profesinya di luar lingkungan adat. Contohnya, meskipun 

seorang petani, apabila ia merupakan keturunan pangeran, maka 

secara adat ia tetap wajib menjalankan peran tersebut.  

2. Dalom/Kariya: Merupakan gelar yang diberikan kepada adik 

laki-laki pertama dari seorang pangeran, yang juga memiliki 

kedudukan tinggi dalam struktur adat. Gelar ini sering kali 

diberikan kepada calon pengganti pangeran, terutama apabila 

sang pangeran tidak memiliki keturunan laki-laki. Sebagaimana 

pangeran, Dalom juga harus berasal dari garis keturunan marga 

yang sah. 

3. Batin: Gelar ini diturunkan secara patrilineal dari orang tua 

kepada anak laki-laki sulung. Sebagai contoh, gelar “Batin” 

yang disandang oleh Batin Pemuka Pesirah Alam I diwariskan 

kepada anaknya Batin Pemuka Pesirah Alam II. Gelar ini juga 

menandai status sosial dan legitimasi dalam jalur kepemimpinan 

keluarga. 

4. Ratu: Gelar ini diberikan kepada istri dari seorang pangeran. 

Meskipun peran perempuan dalam sistem keadatan Lampung 

cenderung tidak dominan secara struktural, posisi seorang ratu 

tetap mendapatkan penghormatan dalam masyarakat.  



58 

 

 

5. Suri Paduka: Gelar yang diberikan kepada anak perempuan 

dari seorang pangeran, khususnya yang lahir dari garis 

keturunan penyimbang atau bangsawan adat. Gelar ini 

menunjukkan status kehormatan dan keterikatan genealogis 

dengan trah pemimpin adat. 

Perlu dicatat bahwa makna adok bisa berbeda antara satu kebuayan 

dengan kebuayan lainnya di dalam masyarakat Lampung. Meskipun 

demikian, sistem adok tetap menjadi pilar penting dalam menjaga 

struktur, kehormatan, dan kelangsungan adat.  

4.3.3 Struktur Kepenyimbangan dalam Keadatan Penyimbang Tuha 

   Bandakh Balak 

Sistem keadatan Sai Batin Marga Telukbetung, khususnya di 

lingkungan Lamban Balak, mengenal struktur sosial adat yang sangat 

khas dan berjenjang yang meliputi Pelambanan, Isi Lamban, dan 

Penyimbang Suku. Ketiga unsur ini menjadi penopang utama dalam 

pelaksanaan fungsi-fungsi adat, terutama dalam peristiwa penting 

seperti nayuh (upacara adat), musyawarah adat, serta prosesi-prosesi 

simbolik lainnya. Meskipun bersifat tradisional dan tidak tertulis secara 

legal formal, sistem ini dijalankan secara konsisten dan diwariskan 

turun-temurun, menjadikannya bagian yang tak terpisahkan dari 

identitas masyarakat adat Penyimbang Tuha. Adapun penjabaran lebih 

lanjut mengenai ketiga struktur kepenyimbangan tersebut akan 

dijelaskan pada poin-poin berikut. 

1. Pelambanan 

Pelambanan merupakan orang-orang yang berasal dari garis 

keturunan Lamban Balak dan tidak dapat diambil dari luar 

marga. Dalam struktur keadatan, mereka berperan seperti 

petugas istana dalam sistem kerajaan yang bertugas menata, 

membenahi, dan mempersiapkan seluruh perlengkapan dan 

prosesi dalam acara adat (nayuh/hajatan). Mereka bertanggung 



59 

 

 

jawab atas tatanan fisik dan simbolik Lamban Balak saat 

upacara adat berlangsung. 

Selain itu, pelambanan juga menyimpan fungsi kultural yang 

mendalam. Dalam banyak acara adat, mereka hadir sebagai 

penjaga kehormatan tradisi, serta sering kali menjadi 

representasi nilai-nilai kerakyatan yang konkret. Nama-nama 

seperti Kekhia Baginda, Dalom Senja Kraton, hingga Batin 

Nurjati menunjukkan bahwa pelambanan juga terdiri dari 

tokoh-tokoh lokal yang dihormati dan dipercaya masyarakat 

untuk menjaga marwah adat. 

2. Isi Lamban 

Isi Lamban terdiri atas tokoh-tokoh adat yang memiliki 

kedudukan lebih tinggi dan berperan sebagai pelaksana inti 

dari perintah-perintah kepala adat. Mereka dapat diibaratkan 

sebagai “menteri adat” dalam konteks kenegaraan. Isi Lamban 

tidak hanya mendampingi kepala adat dalam acara adat atau 

musyawarah, tetapi juga turut serta dalam kegiatan sehari-hari 

yang berkaitan dengan adat dan budaya. 

Struktur Isi Lamban terdiri dari sejumlah tokoh yang telah 

memiliki pengalaman dan ketokohan kuat di masyarakat. 

Misalnya, Hi. Wahid Gelar Batin Panji, Masri Said Gelar Raja 

Tihang, dan Dul Alim Gelar Raja Nimbang merupakan nama-

nama penting yang menjadi bagian dari sistem yang menjaga 

kesinambungan nilai-nilai adat. Tugas mereka juga mencakup 

menyampaikan pendapat dalam sidang adat, serta menjadi 

pihak yang menentukan sah atau tidaknya prosesi adat yang 

dijalankan. 

Dalam konteks nayuh, isi lamban yang memiliki hajatan 

bertanggung jawab dalam memayungi pengantin adat, 

sementara pendampingnya harus berasal dari dua sisi suku 

(kanan dan kiri). Di sinilah terlihat bahwa keteraturan struktur 



60 

 

 

adat tidak hanya bersifat simbolis, tetapi dijalankan dengan 

aturan yang sangat ketat dan penuh makna. 

3. Penyimbang Suku 

Penyimbang suku adalah pihak yang memiliki peran strategis 

dalam menjalankan fungsi musyawarah dan keputusan dalam 

ranah adat. Mereka bertugas menerima tamu-tamu yang ingin 

berurusan dengan adat, serta memiliki hak untuk mengusulkan 

perkara dalam rapat atau sidang adat. Peran mereka bisa 

diibaratkan seperti lembaga legislatif dalam negara, yakni 

sebagai perwakilan masyarakat adat dalam forum musyawarah 

tertinggi. 

Namun demikian, penyimbang suku tidak memiliki wewenang 

atas tugas-tugas pelambanan maupun isi lamban. Mereka lebih 

berfokus pada penjagaan etika, penerimaan pendapat, dan 

menjaga harmoni antar marga. Dalam prosesi adat, 

penyimbang suku juga memiliki pengaturan simbolik yang 

ketat. Suku Tuha (Hulu Balang), Suku Kanan, dan Suku Kiri 

memiliki posisi tidak tergantikan dalam struktur pengiring 

adat. Misalnya, Suku Tuha dipimpin oleh Raja Tukuhnan, 

Suku Kanan oleh Raden Bangsa Raja, dan Suku Kiri oleh 

Minak Saniti. 

Peran pengiring seperti muli mekhanai yang mengiringi 

pengantin pangeran (jumlahnya bisa 12 hingga 24 orang) juga 

diatur secara adat. Jika yang menikah berasal dari pelambanan, 

maka pengiring harus berasal dari struktur tertentu, dan tidak 

bisa saling menggantikan. Hal ini menunjukkan bahwa setiap 

posisi dalam adat memiliki batasan yang dihormati bersama, 

sebagai bentuk penghargaan terhadap nilai-nilai struktural 

dalam budaya Lampung. 

 

Dalam struktur tersebut, pelambanan, isi lamban, dan penyimbang suku 

menjadi tiga unsur penting yang menjalankan fungsi-fungsi adat secara 

terintegrasi dan kolektif. Meski tidak tertulis secara legal, sistem ini 



61 

 

 

tetap dijalankan dengan penuh kehormatan, ketertiban, dan kedalaman 

makna sebuah bukti bahwa adat hidup bukan hanya karena diwariskan, 

tetapi karena dijalani dan dimuliakan bersama. 



 
 

VI. KESIMPULAN DAN SARAN 

 

 

6.1 Kesimpulan 

Penelitian ini mengungkapkan bahwa perempuan dalam keadatan 

Penyimbang Tuha Bandakh Balak memiliki posisi sosial-kultural yang jauh 

lebih kompleks dibandingkan anggapan umum dalam masyarakat yang 

menganut ideologi atau kekerabatan patriarki pada umumnya. Meski adat 

Lampung Pesisir Sai Batin menggunakan garis keturunan patrilineal dan 

struktur kepemimpinan berada di bawah kuasa laki-laki, hasil penelitian 

menunjukkan bahwa perempuan justru menjadi aktor sentral yang 

memastikan keberlangsungan nilai, ritme serta stabilitas sistem dalam 

keadatan. Posisi tersebut tak hanya bersifat simbolik, tetapi bersifat nyata dan 

terstruktur dalam praktik kehidupan adat sehari-hari.  

Pertama, perempuan memaknai dirinya sebagai bagian integral dari keadatan 

dan melihat identitas adat sebagai sumber kehormatan serta legitimasi sosial. 

Pemaknaan tersebut terbentuk melalui proses internalisasi nilai keadatan 

sejak dini, pewarisan nilai dan tradisi oleh keluarga, dan keterlibatan 

langsung dalam aktivitas adat. Perempuan menginternalisasi nilai adat 

sebagai bagian dari identitas kolektif, sehingga keterlibatan mereka tidak 

hanya bersifat instrumental, tetapi dipandang sebagai bentuk pengabdian 

moral. 

Kedua, perempuan terlibat di hampir seluruh prosesi adat seperti seangkonan, 

musyawarah adat, hingga prosesi pernikahan. Mereka terlibat dalam prosesi 

seperti nyecah uwai, deduaian, kebung tikhai, serta bertanggung jawab atas 

estetika ruangan dan penyusunan hidangan memundar. Pada konteks ini, 

perempuan berperan sebagai penjaga nilai luhur, pengatur harmoni sosial, dan



122 

 

 

penjamin keberlangsungan ritual adat. Posisi tersebut menjadikan perempuan 

sebagai aktor budaya yang memiliki pengaruh besar, meskipun tetap berada 

pada sistem patriarki. Temuan ini menegaskan bahwa struktur patriarki dalam 

adat tidak sepenuhnya meniadakan otoritas perempuan, melainkan 

menempatkan otoritas perempuan pada ranah khusus yang diakui dan 

dihormati dalam keadatan. 

Ketiga, perempuan tetap menjalankan peran dan fungsinya dalam keadatan 

hingga saat ini. Mereka bersikap membuka diri pada perubahan dan 

modernisasi seperti memanfaatkan media sosial untuk menyebarluaskan 

agenda dan sejarah keadatan dan menerima masukan generasi muda untuk 

memodifikasi beberapa aspek dalam keadatan, namun tetap mengawasi dan 

membatasi agar perubahan yang diterima tidak menggeser ataupun melanggar 

norma keadatan yang ada. Selain itu, perempuan juga menghadapi tantangan 

yang kompleks dalam menjalankan fungsi adat di tengah modernisasi. 

Tantangan tersebut meliputi berkurangnya minat muda-mudi terhadap tradisi 

dan melemahnya pemahaman dan penggunaan bahasa Lampung di kalangan 

generasi muda. Namun, perempuan melakukan berbagai upaya untuk tetap 

mewarisi nilai kebudayaan kepada generasi muda dengan melibatkan mereka 

dalam prosesi adat seperti blangikhan dan membiasakan mereka untuk 

menggunakan bahasa Lampung dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam keterkaitan pada teori patriarki milik Sylvia Walby, terdapat beberapa 

struktur patriarki yang tercermin dalam temuan penelitian ini. Struktur 

tersebut mencakup struktur patriarki dalam kebudayaan dan rumah tangga. 

Kemudian, temuan penelitian juga menunjukkan bahwa perempuan 

Penyimbang Tuha bergerak di antara dua tipe patriarki yakni tipe privat yang 

tercermin dalam relasi keluarga dan pewarisan patrilineal, serta tipe publik 

yang tampak dalam pembagian peran pada struktur adat. Kedua tipe itu saling 

berkaitan erat antara satu dengan lainnya sehingga menjelaskan adanya 

perubahan atau pergeseran pada sistem patriarki yang dijalankan dalam 

keadatan tersebut. 



123 

 

 

Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa perempuan dalam 

masyarakat adat Penyimbang Tuha Bandakh Balak memiliki posisi yang kuat 

dan dihormati secara kultural, sekaligus menghadapi dinamika sistem 

patriarki yang terus berubah. Keberadaan perempuan menjadi kunci dalam 

menjaga keberlanjutan adat, membangun kohesi sosial, dan mengadaptasikan 

nilai-nilai adat dalam konteks modern dan perubahan sosial. 

6.2 Saran 

Adapun saran yang dapat diberikan dari hasil penelitian ini ialah sebagai 

berikut. 

1. Bagi Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak 

Pihak keadatan disarankan untuk memperkuat program pembelajaran 

budaya yang terstruktur bagi generasi muda, baik melalui sanggar 

adat, maupun dokumentasi digital yang mudah diakses kapanpun dan 

dimanapun. Penguatan tata kelola pelestarian budaya berbasis 

komunitas diperlukan agar nilai-nilai adat tidak hanya diturunkan 

secara informal, tetapi juga melalui mekanisme pembelajaran yang 

terencana dan berkelanjutan. 

2. Bagi Perempuan dalam Komunitas Adat 

Perempuan diharapkan dapat terus mempertahankan peran 

strategisnya melalui peningkatan kapasitas kultural dan partisipasi 

aktif dalam setiap proses adat. Pengembangan literasi budaya, 

kemampuan kepemimpinan, dan pemanfaatan teknologi digital dapat 

memperluas ruang agensi perempuan sebagai penjaga nilai serta agen 

adaptasi budaya. 

3. Bagi Generasi Muda 

Para muda-mudi dianjurkan untuk lebih aktif terlibat dalam kegiatan 

adat sebagai bagian dari upaya pewarisan nilai dan identitas lokal. 

Keterlibatan ini tidak hanya membantu mempertahankan 

keberlangsungan budaya, tetapi juga memeperkaya pemahaman 

mereka terhadap sejarah, struktur sosial, dan kearifan lokal 

masyarakat adat Penyimbang Tuha. 



124 

 

 

4. Bagi Akademisi dan Peneliti Selanjutnya 

Para peneliti selanjutnya dapat memperluas fokus pada dinamika 

gender dalam struktur-struktur adat lain di wilayah Lampung atau 

pada kelompok adat yang berbeda untuk menghasilkan komparasi 

yang lebih menyeluruh. Peneliti selanjutnya juga dapat menggali 

aspek ekonomi, politik, atau relasi kekuasaan dalam adat Penyimbang 

Tuha atau adat lain untuk memperdalam pemahaman tentang peran 

perempuan dalam konteks sosial-budaya yang lebih luas. 

5. Bagi Pemerintah dan Pemangku Kebijakan 

Pemerintah daerah diharapkan menyediakan dukungan berupa fasilitas 

kegiatan budaya, penyediaan sarana publik untuk aktivitas adat, dan 

program pemberdayaan perempuan adat yang berbasis pada kearifan 

lokal. Dukungan kebijakan juga diperlukan agar pelestarian adat dapat 

berjalan beriringan dengan pembangunan sosial yang inklusif dan 

berkelanjutan.



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA



 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abidin, J. Z., Huriani, Y., & Zulaiha, E. (2023). Perempuan Berdaya: 

Memperkuat Peran Perempuan dalam Budaya Tradisional. Jurnal Socio 

Politica. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.15575/socio-

politica.v13i2.26847 

Bambang Tejokusumo. (2014). Dinamika Masyarakat Sebagai Sumber Belajar 

Ilmu Pengetahuan Sosial. Jurnal Geodukasi. 

Benjamin, Susetyo, & Mulyaningsih, H. (2020). Struktur Sosial. Pusaka Media. 

Badan Pusat Statistika. (2025). Kota Bandar Lampung Dalam Angka. 

Britannica. (2024). Talcott Parsons, American Sociologist Biography. 

Encyclopedia Britannica. Diakses pada 29 Januari 2025, dari 

https://www.britannica.com/biography/Talcott-Parsons 

De Beauvoir, S. (2014). The Second Sex. In Classic and Contemporary Readings 

in Sociology (First Vint). Vintage Books: A Division of Random House, Inc. 

https://doi.org/10.4324/9781315840154-29 

Denzin, N. (1997). Interpretive Ethnography (P. Labella & F. Borgis). Sage 

Publications, Inc. 

Dinianti, E., & Sa, N. (2024). Konseling Behavioral dalam Kasus Patriarki di 

Madrasah. Innovative: Journal Of Social Science Research. 

Dokumen Tambo Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak. 

Fakih, M. (2008). Analisis Gender dan Transformasi Sosial (Edisi Klasik 

Perdikan).



 
 

Haba, J. (2010). Realitas Masyarakat Adat di Indonesia: Sebuah Refleksi. Jurnal 

Masyarakat & Budaya, 12(2), 255–276. 

Habib, I., Hasyim, A., & Agus, S. (2019). Hak Waris Anak Laki-Laki Tertua 

Dalam Hukum Adat Lampung Pepadun Perspektif Gender (Studi Di 

Tegineneng Kabupaten Pesawaran). Jurnal Hukum Islam. 

https://doi.org/https://doi.org/10.30983/alhurriyah.v4i1.938 

Huda, K. (2020). Peran Perempuan Samin Dalam Budaya Patriarki di Masyarakat 

Lokal Bojonegoro. Jurnal Sejarah, Budaya, Dan Pengajarannya. 

https://doi.org/10.17977/um020v14i12020p76 

Karim, H. B., & Samsudin, T. (2020). Peran Perempuan dalam Adat Istiadat 

Gorontalo. As-Syams: Jurnal Hukum Islam. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. In Perpustakaan Nasional 

RI (Edisi Revisi). PT Rineka Cipta. 

Lévi-Strauss, C. (1969). The Elementary Structures of Kinship (R. Edham); 

(Revised Ed). Beacon Press. 

Lianovanda, D. (2024). Struktur Sosial: Pengertian, Ciri-Ciri, Jenis dan 

Contohnya. Brain Academy. Diakses pada 25 Januari 2025, dari 

https://www.brainacademy.id/blog/struktur-sosial 

Mansur, T. M. (2018). Hukum Adat: Perkembangan dan Pembaruannya 

(Sulaiman). (Edisi Revisi). 

https://books.google.co.id/books?id=swTQDwAAQBAJ&lpg=PR1&ots=R8

q4sYBRl8&dq=definisi adat &lr&hl=id&pg=PR2#v=onepage&q=definisi 

adat&f=true 

Miles, M., & Huberman, M. (1992). Analisis Data Kualitatif (T. Rohidi, 

Mulyarto, & P. Simbolon (Edisi Bahasa Indonesia). Penerbit Universitas 

Lampung (UI Press). 

Muttaqien, Z. (2019). Peran Perempuan dalam Tradisi Sunda Wiwitan. Jurnal 

UIN Sunan Gunung Jati.  https://doi.org/10.15575/kt.v1i1. 



128 

 

 

Profil Kelurahan Negeri Olok Gading. (2025). 

Salim, M. (2017). Bhinneka Tunggal Ika Sebagai Perwujudan Ikatan Adat-Adat 

Masyarakat Adat Nusantara. Al Daulah : Jurnal Hukum Pidana Dan 

Ketatanegaraan, 6(1), 65–74. https://doi.org/10.24252/ad.v6i1.4866 

Saragih, G. M., Triwanda, Y., & Akmal, Z. (2021). Kedudukan Perempuan Dalam 

Masyarakat Hukum Adat Melayu Riau. JIP: Jurnal Industri dan Perkotaan. 

Siahaan, M. S. (2016). Masyarakat Adat dan Hukum Adat di Indonesia. Jakarta 

Kencana. 

Slamet, H. (2007). Pelembagaan Peran Perempuan dalam Sistem Hukum Adat 

Patrilineal Masyarakat Lampung Abung Buay Nunyai. Ilmu Pengatahuan 

Teknologi Dan Seni. 

Sociology, E. (2024). Understanding Gemeinschaft and Gesellschaft. General 

Sociology. Diakses pada 25 Januari 2025, dari 

https://easysociology.com/general-sociology/understanding-gemeinschaft 

and-gesellschaft/ 

Tari Sigeh Pengunten, Tradisi Penyambutan Tamu Agung ala Lampung. (2024). 

Pustaka Indonesia. Diakses pada 27 Januari 2025, dari 

https://indonesiakaya.com/pustaka-indonesia/tari-sigeh-pengunten-tradisi-

penyambutan-tamu-agung-ala-lampung/ 

Tonnies, F. (1887). Gemeinschaft und Gesellschaft. Karl Curtius. 

Walby, S. (1990). Theorizing Patriarchy. Basil Blackwell Inc. 

 

 

 

 

 




