PATRIARKI DAN PATRILINEAL: ETNOGRAFI PEREMPUAN-
PEREMPUAN SAI BATIN DALAM MASYARAKAT ADAT MARGA
TELUKBETUNG DI PERKOTAAN BANDAR LAMPUNG

SKRIPSI

Oleh
SYIFAA SABIANOVA ADDINA TURKI
NPM. 2116011068

FAKULTAS ILMU SOSIAL DAN ILMU POLITIK
UNIVERSITAS LAMPUNG
BANDAR LAMPUNG
2025



PATRIARKI DAN PATRILINEAL: ETNOGRAFI PEREMPUAN-
PEREMPUAN SAI BATIN DALAM MASYARAKAT ADAT MARGA
TELUKBETUNG DI PERKOTAAN BANDAR LAMPUNG

Oleh
SYIFAA SABIANOVA ADDINA TURKI

SKRIPSI
Sebagai Salah Satu Syarat untuk Mencapai Gelar
SARJANA SOSIOLOGI

Pada

Jurusan Sosiologi

Fakultas Ilmu Sosial dan IImu Politik Universitas Lampung

FAKULTAS ILMU SOSIAL DAN ILMU POLITIK
UNIVERSITAS LAMPUNG
BANDAR LAMPUNG
2025



ABSTRAK

PATRIARKI DAN PATRILINEAL: ETNOGRAFI PEREMPUAN-
PEREMPUAN SAI BATIN DALAM MASYARAKAT ADAT MARGA
TELUKBETUNG DI PERKOTAAN BANDAR LAMPUNG

Oleh
SYIFAA SABIANOVA ADDINA TURKI

Penelitian ini mengkaji tentang perempuan-perempuan di salah satu
keadatan Lampung Pesisir Sai Batin yang berdiri di perkotaan Bandar Lampung.
Keadatan tersebut ialah keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak, Marga Teluk
Betung, suatu keadatan yang menganut sistem patriarki dan kekerabatan
patrilineal di Kelurahan Negeri Olok Gading. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan etnografi. Pengumpulan data dilakukan dengan
observasi, wawancara mendalam dengan para informan dari keadatan, dan
mengumpulkan dokumentasi di lapangan. Adapun hasil dari penelitian
menunjukkan bahwa perempuan adat Penyimbang Tuha memaknai diri mereka
sebagai pendamping, penjaga nilai adat dan pewaris tradisi serta kebudayaan.
Mereka terlibat dalam berbagai prosesi adat seperti deduaian, nyecah uwai, dan
buka khangok, serta terlibat dalam musyawarah adat walaupun bukan sebagai
pembuat keputusan. Selanjutnya, perempuan juga beradaptasi pada arus
modernisasi  dengan  bersikap  terbuka terhadap  perubahan tanpa
mengesampingkan nilai keadatan. Melalui perspektif teori patriarki dari Walby,
temuan penelitian dapat diidentifikasi dalam 2 struktur patriarki yang mencakup
household production dan cultural institution. 2 tipe patriarki (privat-publik) juga
menjelaskan bentuk perubahan yang terjadi pada sistem patriarki dalam keadatan.

Kata Kunci: Perempuan Pesisir Sai Batin, keadatan Penyimbang Tuha Bandakh
Balak, patriarki, patrilineal



ABSTRACT

PATRIARCHY AND PATRILINEALITY: ETHNOGRAPHY OF SAI BATIN
WOMEN IN THE TRADITIONAL MARGA TELUKBETUNG COMMUNITY
IN THE CITY OF BANDAR LAMPUNG

By
SYIFAA SABIANOVA ADDINA TURKI

This study examines women in one of the Sai Batin coastal Lampung traditional
communities located in the city of Bandar Lampung. The community is the
Penyimbang Tuha Bandakh Balak, Marga Teluk Betung, a community that
adheres to a patriarchal system and patrilineal kinship in the Negeri Olok Gading
sub-district. This study uses a qualitative method with an ethnographic approach.
Data collection was carried out through observation, in-depth interviews with
informants from the community, and collecting documentation in the field. The
results of the study show that the women of the Penyimbang Tuha community see
themselves as companions, guardians of traditional values, and inheritors of
tradition and culture. They are involved in various traditional ceremonies such as
deduaian, nyecah uwai, and buka khangok, as well as participating in traditional
deliberations, although not as decision makers. Furthermore, women also adapt
to the tide of modernization by being open to change without neglecting
traditional values. Through Walby's patriarchal theory perspective, the research
findings can be identified in two patriarchal structures, which include household
production and cultural institutions. Two types of patriarchy (private-public) also
explain the changes that have occurred in the patriarchal system in traditional
customs.

Keywords: Sai Batin coastal women, Penyimbang Tuha Bandakh Balak
traditional customs, patriarchy, patrilineal



Judul Skripsi

Nama Mahasiswa
Nomor Pokok Mahasiswa
Jurusan

Fakultas

PATRIARKI DAN PATRILINEAL:
ETNOGRAFI PEREMPUAN-PEREMPUAN
SAI BATIN DALAM MASYARAKAT ADAT
MARGA TELUKBETUNG DI PERKOTAAN
BANDAR LAMPUNG

Syifaa Sabianova Addina Hurki
2116011068
Sosiologi

[Imu Sosial dan Ilmu Politik

MENYETUJUI

1. Komisi Pembimbing

Dr. Bartoven Vivit Nurdin, M.Si.
NIP. 197704012005012003

2. Ketua Jurusan Sosiologi

Dr. Bartoven Vivit Nurdin, M.Si.
NIP. 197704012005012003


https://v3.camscanner.com/user/download

MENGESAHKAN

1. Tim Penguji

Ketua : Dr. Bartoven Vivit Nurdin, M.Si.

Penguji Utama : Damar Wibisono, S.Sos., MLA. ; ; :
Penguji Kedua : Ifaty Fadliliana Sari, S.Pd., M.A.

2. Dekan Fakultas Ilmu Politik dan Ilmu Sosial

\

; Anna (§ ustina Zainal, S.Sos., M.Si.
TP 197608212080032001

Tanggal Lulus Ujian Skripsi : 17 Desember 2025


https://v3.camscanner.com/user/download

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Dengan ini saya menyatakan bahwa:

L &

Karya tulis saya, Skripsi ini, adalah asli dan belum pernah diajukan untuk
mendapatkan gelar akademik (Sarjana), baik di Universitas Lampung
maupun perguruan tinggi lainya.

Karya tulis ini murni gagasan, rumusan, dan penelitian saya sendiri tanpa
bantuan pihak lain, kecuali arahan dari Komisi Pembimbing.

Dalam karya tulis ini tidak terdapat karya atau pendapat yang telah di tulis
atau dipublikasikan orang lain, kecuali secara tertulis dengan jelas
dicantumkan sebagai acuan dalam naskah dengan disebutkan nama
pengarang dan dicantumkan dalam daftar pustaka.

Pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya dan apabila di kemudian
hari terdapat penyimpangan dan ketidakbenaran dalam pernyataan ini,
maka saya bersedia menerima sanksi akademik berupa pencabutan gelar
yang telah diperoleh karena karya tulis ini, serta sanksi lainnya sesuai

dengan norma yang berlaku di perguruan tinggi.

Bandar Lampung, 13 Januari 2026
Yang membuat pernyataan,

Syifaa Sabianova Addina Turki
NPM. 2116011068


https://v3.camscanner.com/user/download

RIWAYAT HIDUP

Penulis bernama Syifaa Sabianova Addina Turki yang
dilahirkan di Kota Bandar Lampung pada tanggal 4
November 2003. Merupakan anak pertama dari pasangan
Bapak Turki Hamid Abubakar Basalamah dan Ibu Rahmi
Olii, serta kakak tertua dari Kaafi, Kyna, Sofia, Syafig, dan

Syafia. Penulis menganut agama Islam dan berkebangsaan

Indonesia dengan asal suku Arab dan Sulawesi.

Penulis menempuh pendidikan di SD Negeri 1 Palapa dan lulus di tahun 2015,
kemudian melanjutkan pendidikan di MTS Negeri 1 Bandar Lampung dan lulus di
tahun 2018, serta melanjutkan pendidikan menengah atas di SMA Negeri 4
Bandar Lampung dan lulus di tahun 2021. Di tahun yang sama, penulis
melanjutkan pendidikan ke jenjang yang lebih tinggi, yaitu di jurusan Sosiologi,

FISIP Universitas Lampung, melalui jalur tes SBMPTN.

Selama berkuliah, penulis pernah meraih juara 1 Award for Writing with Cultural
Theme yang diadakan oleh i-WIN Library dengan mengangkat isu budaya
tradisional. Penulis juga pernah mengikuti riset penelitian berbasis MBKM yang
mengangkat tema peran elit adat dalam politik lokal. Selanjutnya, penulis
tergabung dalam UKM-F SPEC Unila sebagai anggota di divisi KID (Knowledge,
Interest, and Development) selama 1 periode. Di ranah eksternal, penulis
mengikuti program MBKM di Dinas Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan

Anak Provinsi Lampung dan UPTD PPA Provinsi Lampung selama 1 semester.



MOTTO

“Allah does not burden a soul beyond that it can bear.”

(Q.S. Al-Baqgarah: 286)

“You decide what you’re worth of. Remember that.”

(Haseki Hurrem Sultan)

“The function of sociology, as of every sciences, is to reveal that which is hidden.”

(Pierre Bourdieu)

“Carpe diem. Seize the day, boys. Make your lives extraordinary.”

(Dead Poet Society)

“There’s no such things as failure if you keep going. Get your diplomal!”

(SEVENTEEN - S.Coups)

“We are not always perfect. Remember that we are still young, we will be wrong

and make mistakes, but we will learn from it.”

(ENHYPEN - Jake)



PERSEMBAHAN

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT yang telah memberikan
kemudahan dan pertolongan sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi dengan
judul “Patriarki dan Patrilineal: Etnografi Perempuan-Perempuan Sai Batin dalam
Masyarakat Adat Marga Telukbetung di Perkotaan Bandar Lampung” dengan
baik. Penulis mempersembahkan skripsi ini sebagai tanda terimakasih dan kasih

sayang kepada:
Keluargaku

Teruntuk Ayah dan Bunda, Iti dan Idi, adik-adik penulis yaitu Kaafi, Kyna, Sofia,
Syafiq, dan Syafia, serta seluruh keluarga besar penulis. Terima kasih atas segala
cinta dan kasih sayang yang selalu tercurahkan. Terima kasih atas banyaknya do’a
dan dukungan kepada penulis sehingga penulis dapat menyelesaikan tulisan ini

dan terus melangkah maju menuju kesuksesan di dunia maupun di akhirat kelak.
Guru dan Dosen

Terima kasih telah memberikan perhatian, arahan, ilmu, ruang untuk berkembang,
serta pengalaman berharga bagi penulis sehingga dapat menjadi bekal penulis

untuk menempuh perjalanan selanjutnya.
Sahabat

Terima kasih atas segala dukungan, masukan, serta waktu yang telah Kkita

habiskan bersama dengan penuh suka dan duka di dalamnya.

Almamater Tercinta, Universitas Lampung dan Jurusan Sosiologi FISIP



SANWACANA

Dengan mengucapkan puji syukur ke hadirat Allah SWT atas limpahan rahmat,
karunia, dan kemudahan-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi
dengan judul “Patriarki dan Patrilineal: Etnografi Perempuan-Perempuan Sai
Batin dalam Masyarakat Adat Marga Telukbetung di Perkotaan Bandar
Lampung” dan disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana

Sosiologi pada Fakultas IImu Sosial dan IImu Politik Universitas Lampung.

Penyusunan skripsi ini tentu tidak terlepas dari bantuan, dukungan, dan bimbingan
dari berbagai pihak. Oleh karena itu, melalui kesempatan ini penulis ingin

menyampaikan ucapan terima kasih yang tulus kepada:

1. Allah SWT yang senantiasa memberikan berkah dan rahmat-Nya kepada
penulis sehingga senantiasa dipermudah segala urusannya, diberi
kesabaran, dan dipertemukan dengan orang-orang yang baik dan luar
biasa. Serta, kepada Nabi Muhammad SAW sebagai manusia yang selalu
dijadikan pedoman dalam menjalani kehidupan;

2. lbu Prof. Dr. Ir. Lusmeilia Afriani, S.E.A., L.LP.M., selaku Rektor
Universitas Lampung;

3. Ibu Dr. Anna Gustiana Zainal, S.Sos., M.Si., selaku Dekan Fakultas limu
Sosial dan lImu Politik Universitas Lampung;

4. lbu Dr. Bartoven Vivit Nurdin, M.Si., selaku Ketua Jurusan Sosiologi
Fakultas llmu Sosial dan IImu Politik Universitas Lampung dan dosen
pembimbing penulis. Terima kasih banyak atas segala bimbingan, ilmu,
dan perhatian yang diberikan sehingga penulis dapat menyelesaikan
skripsi ini dengan baik dan maksimal. Terima kasih banyak karena sudah

memberikan kesempatan dan kepercayaan kepada penulis untuk ikut



10.

11.

dalam berbagai proyek penelitian, serta memberikan pengalaman yang luar
biasa kepada penulis selama proses perkuliahan. Penulis akan selalu
mengingat jasa-jasa dan ilmu yang telah ibu berikan;

Bapak Damar Wibisono, S.Sos., M.A., selaku dosen penguji utama
penulis. Terima kasih banyak atas segala ilmu, arahan, dan masukan yang
telah diberikan kepada penulis sehingga dapat lebih menyempurnakan
skripsi ini;

Ibu Ifaty Fadliliana Sari, S.Pd., M.A., selaku dosen penguji pembantu
penulis. Terima kasih banyak atas segala ilmu, bimbingan dan perhatian
yang telah diberikan kepada penulis selama proses perkuliahan dan
penyusunan skripsi. Terima kasih karena sudah melibatkan penulis dalam
berbagai penelitian dosen dan memberikan banyak pengalaman baru
kepada penulis. Penulis tidak akan lupa dengan semua ilmu dan jasa yang
ibu berikan;

Bapak Junaidi, S.Pd., M.Sos., selaku Sekrertaris Jurusan Sosiologi
Fakultas Ilmu Sosial dan llmu Politik Universitas Lampung;

Ibu Dr. Erna Rochana, M.Si., selaku Pembimbing Akademik penulis di
Jurusan Sosiologi FISIP Universitas Lampung.

Seluruh Dosen Jurusan Sosiologi FISIP Universitas Lampung yang tidak
dapat penulis sebutkan satu per satu. Terima kasih telah memberikan
pelajaran kepada penulis dan berkontribusi dalam memperkuat eksistensi
ilmu pengetahuan di Jurusan Sosiologi Universitas Lampung;

Seluruh staff admistrasi Jurusan Sosiologi FISIP Universitas Lampung,
yaitu Pak Edi dan Pak Daman. Terima kasih atas segala bantuan terkait
administratif yang telah diberikan kepada penulis selama proses
perkuliahan;

Kepada Ayah Turki Hamid, ST., dan Bunda Rahmi Olii, S.Psi., selaku
orang tua penulis yang sangat penulis hormati, sayangi dan cintai. Terima
kasih banyak atas segala do’a, dukungan dan pengorbanan yang tak
terhingga yang telah kalian lakukan untuk penulis selama penulis hidup di
dunia ini. Tanpa kalian, penulis tidak mungkin bisa sampai berada di titik

ini. Penulis harap, penulis dapat menjadi anak yang membanggakan dan



12.

13.

14.

15.

16.

dapat membahagiakan kalian kedepannya. For my mom and dad, who
have made everything possible. My home, my love, my everything;

Kepada Idi Hamid Abubakar Basalamah dan Iti Fauziah Ramzi Hasan
Basri selaku kakek dan nenek penulis yang penulis cintai sepenuh hati.
Terima kasih banyak karena sudah membesarkan dan merawat penulis dari
penulis kecil hingga saat ini dengan sepenuh hati, penuh cinta dan kasih
sayang sehingga penulis tidak pernah merasa kekurangan sedikit pun.
Terima kasih banyak atas segala perhatian dan nasihat yang tidak akan
pernah bisa penulis balas ataupun lupakan seumur hidup. Penulis harap,
penulis bisa terus berbakti dan membanggakan kalian kedepannya. It is
true that no one in the world can love you the way your grandparents do.
Idi, cucungmu jadi sarjana!;

Kepada Mama Nur Asiyah, terima kasih banyak atas segala kasih sayang,
do’a dan dukungan yang telah diberikan kepada penulis selama ini. Terima
kasih karena telah menjadi ibu sambung yang baik dan perhatian kepada
penulis. Penulis harap, penulis dapat menjadi anak yang membanggakan
dan membahagiakan mama kedepannya;

Kepada Ayah Harun Kufaeni Pangalima, S.H., M.H., terima kasih banyak
atas segala perhatian, do’a dan dukungan yang telah diberikan kepada
penulis selama ini. Terima kasih karena sudah menjadi ayah sambung
yang senantiasa menyayangi dan perhatian kepada penulis dan adik
penulis. Penulis harap, ayah selalu sehat dan panjang umur agar penulis
bisa membanggakan dan membahagiakan ayah kelak;

Kepada Reza Hamid Abubakar, SK., selaku paman yang senantiasa
menyayangi dan perhatian pada penulis. Terima kasih banyak atas segala
dukungan, do’a dan kasih sayang yang telah diberikan kepada penulis
selama ini. Terima kasih atas semua uang saku, Netflix dan traktiran yang
telah diberikan kepada penulis selama ini. You are the uncle everyone
wished they had!;

Kepada adik-adik tersayang penulis, yaitu Kaafi, Sofia, Kyna, Syafiq, dan
Syafia. Terima kasih karena sudah hadir untuk menghibur dan

mengganggu ketentraman hidup penulis selama ini. Meskipun kalian lebih



17.

18.

19.

20.

banyak nyebelinnya, tapi penulis tetap menyayangi kalian sepenuh hati. |
swear, you guys makes my life 100x better!;

Kepada kakak yang sangat penulis sayangi, Nadya Amira Diaz. Terima
kasih banyak atas segala kasih sayang, do’a, dan dukungan yang tanpa
henti diberikan kepada penulis selama ini. Terima kasih karena sudah
hadir dalam hidup penulis dan menjadi sosok kakak perempuan yang hebat
dan luar biasa bagi penulis. Terima kasih atas semua waktu yang telah
Ody luangkan untuk mendengarkan berbagai keluh kesah, bermain Roblox
hingga saling berbagi cerita dengan adikmu ini. Penulis harap, kita akan
selalu bersama dan saling menyayangi sampai kapan pun. You will always
be the sister of my soul and the bestfriend of my heart. Let’s grow together
for eternity, salam owaa sissy!;

Kepada sepupu penulis tersayang, Cut Shafia Maulina. Terima kasih
banyak atas segala dukungan dan do’a yang selalu diberikan kepada
penulis selama ini. Penulis harap, kita akan sukses dan terus bersama
sampai tua nanti. You are my lifelong bestfriend, sissy!;

Kepada sahabat tercinta penulis, Nusa Indah Pertiwi. Terima kasih banyak
atas segala suka dan duka, canda dan tawa, serta do’a dan dukungan yang
selama ini diberikan untuk penulis. Terima kasih banyak sudah menemani
setiap langkah penulis, hadir dalam hidup penulis dan menjadi sahabat dan
saudari tak sedarah terbaik yang pernah penulis punya. Penulis berharap,
kita akan terus bersahabat dan saling mendukung satu sama lain sampai
kapan pun. To infinity, and beyond my beloved bestie!;

Kepada sahabat tersayang semasa kuliah penulis, Gustiani Putri. Terima
kasih banyak atas segala dukungan, canda dan tawa, serta cerita yang
sudah kita ukir bersama selama masa perkuliahan yang penuh akan suka
dan duka ini. Terima kasih karena sudah menjadi orang yang menemani
setiap langkah penulis dari awal masa perkuliahan hingga saat ini, dari
belum bisa mengendarai motor sampai sudah bisa bawa motor sendiri.
Penulis harap, kita akan selalu berteman sampai di akhirat nanti. Becoming

friends with you was the best decision I’'ve ever made,



21.

22.

23.

24,

25.

26.

Kepada Della Rachmadani, selaku sahabat tersayang penulis selama 4
tahun belakangan ini, terima kasih banyak karena selalu hadir dan
memberikan warna pada hidup penulis di semasa perkuliahan. Terima
kasih atas segala dukungan dan kebersamaan yang senantiasa diberikan
kepada penulis, terutama di masa-masa semester akhir ini. Penulis harap,
hubungan persahabatan ini akan terus erat sampai kapan pun. | will always
be grateful to have you in my life;

Kepada Denysha Thesalonica, selaku sahabat kesayangan yang penulis
temui di dunia perkuliahan. Terima kasih banyak atas segala dukungan
dan bantuan yang senantiasa diberikan pada penulis tanpa pamrih. Terima
kasih sudah senantiasa menemani dan mendengarkan keluh kesah penulis
selama ini. Penulis harap, hubungan persahabatan ini akan selalu awet
sampai Kita tua nanti. And till the end, you re my very best friend,

Kepada Sinta Amalia, sahabat penulis selama kuliah yang kebetulan
tinggal berdekatan. Terima kasih atas segala kenangan dan momen
berharga yang sudah kita ukir bersama selama masa perkuliahan yang
singkat ini. I hope life gives you all the blessing you deserves;

Kepada Husna Nur Azizah, salah satu sahabat yang turut memberi warna
dalam hiruk-pikuk dunia perkuliahan penulis. Terima kasih banyak karena
sudah hadir menjadi teman dan sahabat yang luar biasa dan selalu
mendukung penulis kapan pun dan dimana pun. Penulis harap, meski kita
hidup berjauhan, tapi hubungan dan hati kita akan tetap dekat sampai
kapan pun. You re my best friend, I'll love you forever,

Kepada geng Pick Me, Elyana, Zherlina, Risha, Sindy, Della, Gusti, dan
Sinta, terima kasih banyak atas segala canda, tawa dan kenangan yang luar
biasa selama masa perkuliahan. Terima kasih karena sudah menyertai dan
memberikan warna pada perjalanan hidup penulis semasa kuliah sampai
saat ini. Good friends are a blessing. I'm so grateful for mine;

Kepada Latifah Komala, salah satu teman baik dan terdekat penulis selama
perkuliahan. Terima kasih banyak atas segala kenangan, bantuan, dan
dukungan yang selama ini diberikan kepada penulis. Terima kasih karena

sudah menjadi salah satu teman pertama penulis di awal perkuliahan dan



217.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

terus membersamai penulis hingga akhir perkuliahan. Any day | spent with
you is my wonderful day;

Kepada Branden Jaya Tivantara, selaku teman dan penasihat penulis
selama proses perkuliahan. Terima kasih banyak atas segala bimbingan,
masukan, saran dan ilmu yang telah diberikan kepada penulis selama ini,
terutama dalam proses penyusunan skripsi;

Kepada Mas Dwiki, selaku teman yang senantiasa mengiringi dan menguji
kesabaran penulis selama proses perkuliahan. Terima kasih atas segala
dukungan dan candaan yang turut menemani penulis selama proses
perkuliahan di semester akhir ini. Selalu semangat, di tunggu kabar
baiknyal!;

Kepada teman-teman seperjuangan yang senantiasa mewarnai perjalanan
skripsi penulis, Thomas, Safira, Eka, Lisa, Gobay, Faiz, dan Erick. Serta
kepada rekan-rekan seperbimbingan, Rafly, Anien, Ayol, Ruth, dan
Islamy. Terima kasih atas segala dukungan yang kalian berikan pada
penulis selama proses skripsi berlangsung;

Teman-teman Magang Geng, Arifa, Habib, Moza, Gusti, Sinta, dan Cici.
Terima kasih karena sudah membersamai penulis di masa-masa magang di
DPPPA Provinsi Lampung;

Rekan-rekan SODUSA yang penulis banggakan. Terima kasih atas
kebersamaan dan kenangannya selama 4 tahun terakhir. Sampai berjumpa
di masa depan yang cerah dan penuh kesuksesan!;

Teman-teman KKN Gedung Bandar Rejo, terima kasih atas kebersamaan,
suka dan duka yang telah dijalani selama 40 hari. Semoga kedepannya
kalian bisa terus melangkah tanpa henti menuju impian yang kalian cita-
citakan;

Keluarga besar KKN Gedung Bandar Rejo, Mamah, Papah, Pak Budi, Bu
Yuli, dan Mba Siska, terima kasih banyak atas kebersamaan dan segala
kasih sayang hangat yang senantiasa membersamai selama 40 hari masa
KKN sehingga memberikan kesan dan kenangan yang indah serta tak

terlupakan bagi penulis dan teman-teman penulis.



34. SAY THE NAME, SEVENTEEN! Sebuah grup yang beranggotakan 13
manusia paling keren, random dan luar biasa berbakat, terima kasih atas
segala motivasi dan musik-musik keren yang telah menemani penulis
selama 4 tahun belakangan ini. Just like what s.coups said, get your
diploma!;

35. 1, 2 CONNECT, HELLO WE ARE ENHYPEN! Salah satu grup berisikan 7
orang anak Gen-Z yang tak kalah keren dari seniornya. Terima kasih
karena sudah menemani dan menghibur penulis selama 4 tahun terakhir
dengan lagu-lagu yang keren dan super catchy. Go for your dreams,
enhypen is behind you;

36. Terakhir, penulis ucapkan terima kasih banyak kepada diri penulis, yang
sudah berjuang sampai sejauh ini dan terus berusaha untuk melangkah
maju walaupun banyak rintangan dan tantangan yang menghalangi.
Terima kasih atas semua kerja kerasmu selama ini, semoga akan berbuah

manis di masa depan nanti.

Akhir kata, skripsi ini penulis persembahkan semua orang yang tidak dapat
penulis sebutkan satu persatu namanya. Penulis harap, skripsi ini bisa memberikan
manfaat bagi pihak-pihak yang terlibat, serta orang-orang yang membacanya,
meskipun penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari kata sempurna.

Terima kasih, salam sejahtera untuk kita semua.

Bandar Lampung, 13 Januari 2026

Penulis,

Syifaa Sabianova Addina Turki



DAFTAR ISI

Halaman

ABSTRAK s I
ABSTRACT ettt e et e n e nan e I
RIWAYAT HIDUP ... Vi
MOTTO o vii
PERSEMBAHAN ... ... Vil
SANWACANA e e e n e nne e e IX
DAFTAR ISL.c e XVi
DAFTAR TABEL ... XXi
DAFTAR GAMBAR ... XXii
L. PENDAHULUAN ... 1
1.1 Latar Belakang Masalah ... 1
1.2 RUMUSAN MASIAN ... s 7
1.3 Tujuan Penelitian.........ccooiiiiiiiiieeee s 7
1.4 Manfaat Penelitian....... ..o 7
I TINJAUAN PUSTAKA e 9
2.1 TiNJAUAN PAtriarki ........cveiieiieiiic i 9
2.1.1 DefiniSi PAtriarki..........cccociiiiiiiiiiicec s 9

2.1.2 Bentuk-Bentuk Patriarki............ccocevveiiiiiiiiiicccc 11

2.2 Tinjauan Patrilingal ............ccoeiiiiiii i 12

2.3 Tinjauan Masyarakat Adat ............ccooeiiiiiiiiie s 13



Xvii

2.3.1 Definisi Masyarakat.............ccooiiiiiieiieiiiese e 13
2.3.2 DEFINIST AAL.......c.eiiiieieie e 15
2.3.3 Definisi Masyarakat Adat.............ccooveieiininiiiniiecee e 17
2.4 Tinjauan STrUKLUr SOSIAL...........cooviiiiiiiee s 19
2.4.1 SErUKEUN SOSTAL ... 19
2.4.2 Struktur Sosial Masyarakat Adat...........cccceevvevveiiiiieieene e 20
2.5 Tinjauan Perempuan dalam Adat ...........cccevveeiieenicie e 21
2.5.1 DefiniSi PEreMPUAN ......ccecveiieiireec e 21
2.5.2 Perempuan dalam Adat............ccoeoeiieiiiie i 21
2.6 Tinjauan Sistem Kekerabatan............cccccovvveviiiieiieie e 25
2.6.1 Definisi Sistem Kekerabatan ............cccooveiiinineinnenee e 25
2.6.2 Kelompok-Kelompok Kekerabatan .............cccccoveiieieeieiiie s 27
2.7 Teori Patriarki dari Sylvia Walby (1990) ........ccooviiriniiiieiee e 29
2.8 Penelitian TerdaulU...........ccooiiiiiiiiiie s 33
. METODE PENELITIAN ..ot 37
3.1 Metode Penelitian........ccocveieieieieie s 37
3.2 LoKasi PENEIITIAN ........coiiiiiiiec e 38
3.3 Penentuan INFOrMAN ..o 39
3.4 Teknik Pengumpulan Data ...........cccoveririiieiieicscse e 40
3.6 Teknik ANaliSiS Data ........cccerveiriiiiiiieieeseseee e 41
IV. SUATU KOMUNITAS ADAT DI MASYARAKAT PERKOTAAN ...... 43
4.1 Filosofi Nama Negeri Olok Gading ........ccccccveviviiieiiiiiiie e 43
4.2 Profil Negeri OloK Gading .......cccevvieiieiiieiie e 44
4.2.1 Karakteristik Penduduk Negeri Olok Gading...........ccccevvveviieiineinnnn, 48
4.2.2 Mata Pencaharian Masyarakat.............ccccoeevieiiieiiiciie e 50

4.2.3 Sistem Pemerintahan Negeri Olok Gading.........cccccevvrereneieniinnnnnns 51



XViil

4.2.4 Sistem Organisasi Kepala Lingkungan dan Rukun Tetangga (RT).... 52

4.3 Keadatan di Negeri OloK Gading .........ccoueveieriiininisesieiee e 53
4.3.1 Sejarah Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak ........................ 54
4.3.2 Makna dan Peranan Adok dalam Keadatan Penyimbang Tuha........... 56
4.3.3 Struktur Kepenyimbangan dalam Keadatan Penyimbang Tuha......... 58
Bandakh Balak............cccooiiiiiiiece e 58

V. HASIL DAN PEMBAHASAN ... 62

5.1 HaSil PENEITIAN........cciiiiiiiiiciec e 62
5.1.1 Profil INfOrMAaN ......ccooviiiiiii e 62
5.1.2 Makna Diri Perempuan Sai Batin dalam Adat Penyimbang Tuha...... 66

5.1.2.1 Perempuan Sebagai Pendamping............c.ccccoeveveeveieiereieinrerennnen, 66
5.1.2.2 Perempuan Sebagai Pelengkap dalam Keadatan...................... 69
5.1.2.3 Perempuan Sebagai Pewaris Nilai Adat ............ccocovvvrnninnnne 71
5.1.2.4 Perempuan Mewarisi Nilai Adat pada Generasi Muda ........... 74
5.1.2.5 Perempuan Memaknai ldentitas dan Gelar Adat...................... 78
5.1.2.6 Perbedaan Pandangan pada Perempuan Antar-Generasi......... 81

5.1.3 Keterlibatan Perempuan Sai Batin dalam Keadatan Penyimbang Tuha
Bandakh BalaK..............cccoiiiiiiiiiiccc e 83

5.1.3.1 Perempuan Sebagai Pengawas dalam Persiapan Upacara Adat

...................................................................................................................... 83
5.1.3.2 Perempuan dalam Upacara Pernikahan ..............c.ccooveveevininnns 84
5.1.3.3 Perempuan dalam Tradisi Sambai Bayu.............cccceeevvveeirnrnnns 88
5.1.3.4 Perempuan Sebagai Penyambut Tamu Agung............cccceeevnane 89
5.1.3.5 Perempuan dalam Komunitas Muli-Mekhanai ........................ 91
5.1.3.6 Perempuan dalam Musyawarah Adat...........c.cccocorevvrnnricnnn. 93

5.1.3.7 Perempuan Sebagai Tameng Pelestari Nilai-Nilai Luhur dan



X1X

5.1.4 Pemaknaan Diri Perempuan pada Arus Modernisasi ............cc.cceveene 98
5.1.4.1 Fleksibility: Perempuan Antara Adat dan Modernitas ............ 98
5.1.4.2 Perempuan Beradaptasi pada Arus Modernisasi ...................... 99
5.1.4.3 Perubahan dalam Akses Pendidikan dan Ekonomi................ 102
5.1.4.4 Perubahan dalam Pembagian Hak Waris...........c.cccccccovnninnne. 103

5.1.4.5 Tantangan dalam Keadatan: Minat Generasi Muda Terhadap
Adat Semakin BerkUrang.........cccoceveviviiiiiniiiiiisssssse s 104

5.1.4.6 Tradisi Blangikhan Sebagai Sarana Pewarisan Adat ............. 106

5.1.4.7 Pembiasaan Berbahasa Lampung dalam Kehidupan Sehari-

Hari Sebagai Upaya Melestarikan Budaya.............c.cccoevvvecccnnnnns 107

5.1.5 Kelompok Kekerabatan Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak

5.2 Pembahasan: Patriarki dan Patrilineal .............cooooeomeeeeeeeeeeeeeee e, 110

5.2.1 Pergeseran Sistem Patriarki pada Keadatan Penyimbang Tuha di Era
1Yo 11 RSSO RPTPTRPRPRN 110

5.2.4 Perempuan Sebagai Penggerak Kohesi dan Harmonisasi Sosial...... 115

5.2.5 Adaptasi Perempuan Adat Penyimbang Tuha dalam Arus Modernisasi

................................................................................................................... 117

5.2.6 Perempuan Sebagai Aktor Sentral dalam Keadatan ......................... 119

5.2.7 Sintesis Empiris-Teoretis dan Kebaruan Penelitian ........................ 120

V1. KESIMPULAN DAN SARAN ...t 121
6.1 KeSIMPUIAN......oiiiiii e 121
0.2 SAIAN ...ttt 123

DAFTAR PUSTAKA . 125



LAMPIRAN

XX



Tabel 1.
Tabel 2.
Tabel 3.
Tabel 4.
Tabel 5.
Tabel 6.
Tabel 7.
Tabel 8.

DAFTAR TABEL

Halaman
Perbedaan Paguyuban dan Patembayan.............ccccecveveiveiesiieneese s 14
Penelitian Terdanulu ...........cooviiiiieii e 33
Biodata INfOrman ..........cooei i 40
Luas Wilayah Tanah Berdasarkan JEnisnya............cccccovevevveieeneevesnnene. 45
Luas Tanah Pembangunan DeSa.............cccveveieeiiiiieiiesie e 46
Komposisi Penduduk Menurut Jenis Kelamin di Lingkungan I............. 48
Komposisi Penduduk Menurut Jenis Kelamin di Lingkungan II............ 49

Jenis Mata Pencaharian Penduduk Tahun 2024...........cccoooeeeeeeeeieeeennne. 50



DAFTAR GAMBAR

Halaman
Gambar 1. Peta Administratif Negeri Olok Gading..........cccccevvvevveveiieieceseene, 44
Gambar 2. Fasilitas Umum di Negeri Olok Gading.........ccccccevvveviveveiieiecieseee. 47
Gambar 3. Sistem Pemerintahan Negeri Olok Gading ..........ccccoovviiiiciciinnnnne 51

Gambar 4. Sistem Organisasi Kepala Lingkungan dan RT Negeri Olok Gading. 52
Gambar 5. Akun Instagram Keadatan Penyimbang Tuha..........ccccccevniniiinnnnns 77



I. PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang Masalah

Penelitian ini dilakukan untuk memahami tentang perempuan di salah satu
keadatan Lampung Pesisir yang berdiri di Kota Bandar Lampung yang
selama ini masih jarang tersorot oleh khalayak luas. Perempuan yang
dimaksud dalam penelitian ini ialah perempuan-perempuan Sai Batin yang
berada pada struktur sosial tertinggi dalam kepenyimbangan. Dalam konteks
ini, penting untuk menggali bagaimana pemaknaan diri perempuan sebagai
bagian dari keadatan yang menganut sistem patriarki, serta apa saja bentuk
keterlibatan mereka dalam adat yang notabenenya menganut sistem patriarki
di dalamnya. Selain itu, penelitian ini juga akan melihat bagaimana
pemaknaan perempuan Sai Batin dalam arus modernisasi. Dengan memakai
aspek-aspek tersebut, penelitian ini tidak hanya memberikan gambaran terkait
pemaknaan dan keterlibatan mereka dalam adat yang menganut sistem
patriarki, melainkan juga mengungkap pemaknaan diri mereka dalam arus

modernisasi dan bentuk-bentuk perubahan yang mereka rasakan dalam adat.

Budaya dalam pengertian dasar merupakan suatu kata yang terbentuk dari
penggalan kata ‘budi’ dan ‘daya’ yang berarti wujud cinta, karsa serta rasa.
Secara etimologi, budaya merupakan suatu kata yang diambil dari bahasa
Sanskerta ‘buddhi - budhayah’ yang bermakna budi atau akal. E. B. Tylor
dalam Illmu Sosial dan Budaya Dasar mendefinisikan budaya sebagai wujud
kerumpunan kompleks yang terdiri atas keilmuan, pengetahuan, kepercayaan,
kesenian hingga adat istiadat, serta praktik yang dimiliki oleh manusia

sebagai bagian dari masyarakat.



Adapun hasil dari konstruksi budaya disebut juga sebagai kebudayaan,
dimana kebudayaan berarti suatu bentuk kesatuan sistem gagasan yang
diperoleh oleh manusia melalui proses pembelajaran (Koentjaraningrat,
2009).

Kota Bandar Lampung merupakan ibukota yang menjadi pusat pemerintahan
sekaligus pusat dari aktivitas sosial, politik, pendidikan, ekonomi, dan
kebudayaan di Provinsi Lampung. Wilayah kota ini mencakup luas 183,77
Km2 yang secara administratif berbatasan dengan Kabupaten Lampung
Selatan di sebelah Utara, Teluk Lampung di sebelah Selatan, Kabupaten
Pesawaran di sebelah Barat dan Kabupaten Lampung Tengah di sebelah
Timur. Total penduduk yang yang tersebar di 20 kecamatan dan 126
kelurahan di wilayah perkotaan ini mencapai 1.214,33 juta jiwa. Para
penduduknya berasal dari latar belakang suku dan komunitas adat yang
berbeda, seperti Lampung, Jawa, Sunda, Padang, Palembang, dan lain
sebagainya. Meski demikian, kelompok etnis yang paling mendominasi di

kawasan perkotaan ini ialah suku Lampung dan Jawa (BPS, 2025).

Suku Lampung sendiri terbagi kedalam 2 kelompok keadatan yang berbeda,
yakni Pesisir Sai Batin (dialek A) dan Pepadun (dialek O). Masing-masing
kelompok keadatan tersebut, tentunya memiliki aturan dan keunikan
tersendiri dalam sistem keadatannya. Salah satu perbedaan paling mendasar
antara keadatan Pesisir dan Pepadun ialah tempat bermukim dan warna baju
adat yang berbeda. Masyarakat Pesisir biasanya menggunakan baju adat
berwarna putih dengan kain tapis berwarna hitam sebagai bawahannya,
sementara pakaian adat masyarakat Pepadun berwaran merah dengan kain

tapis yang juga berwarna hitam sebagai bawahannya.

Kelurahan Negeri Olok Gading merupakan salah satu wilayah di tengah kota
Bandar Lampung yang memiliki sejarah keadatan yang cukup menarik di
dalamnya. Kelurahan ini terletak di Kecamatan Teluk Betung Barat, kota
Bandar Lampung dan mempunyai wilayah sebesar 109 hektar (Ha) serta
memiliki 2 lingkungan yakni, Lingkungan | dengan 6 RT dan Lingkungan I
dengan 8 RT. Dalam kelurahan ini, berdiri 4 keadatan Lampung Sai Batin



yang masih berdiri dan hidup berdampingan sampai saat ini. Adapun keempat
keadatan tersebut mencakup Marga Telukbetung, Marga Balak, Marga Lunik

dan Marga Bumi Waras.

Salah satu keadatan yang ada di kelurahan ini ialah Keadatan Penyimbang
Tuha Bandakh Balak, Marga Telukbetung. Keadatan ini merupakan suatu
keadatan Lampung Pesisir Sai Batin pecahan dari Kesultanan/Kebuayan
Bengkunat yang berdiri di Pesisir Barat, Krui. Berdasarkan hasil wawancara
pra-riset dengan Pangeran Adat Marga Telukbetung, keadatan ini berdiri
setelah moyang mereka yakni Ibrahim gelar Raja Pemuka memohon izin
pada ayahnya untuk pamit dari Kebuayan Bengkunat dengan maksud untuk
membangun suatu kampung sendiri untuk dihuni dan hidup mandiri di
dalamnya. Keputusan ini dilatarbelakangi oleh ketentuan adat, dimana tahta
kepemimpinan adat selanjutnya akan diturunkan pada saudara tertuanya
yakni, Husin gelar Pangeran Mengkubumi. Karena itu, Raja Pemuka memilih
untuk mencari jati dirinya di tanah baru yang nantinya akan menjadi

kampung halamannya (Dokumen Tambo, 2021).

“Moyang kami dulu memohon izin pada kepala adat Kebuayan
Bengkunat di Krui (ayahnya), yakni Pangeran S berikut saudara
sulungnya, bahwa ia ingin membuka tanah atau mendirikan sebuah
kampung. ” — Pangeran JN), 10 November 2024.

Setelah mendapatkan restu dari sang ayah dan kakak sulungnya, Raja Pemuka
pun mulai berkelana guna menemukan wilayah yang sesuai dengan
keinginannya. Setelah cukup lama mencari, ia pun menemukan tempat yang
cocok nan subur untuk dihuni dan dibangun pemukiman diatasnya. Namun,
beliau tak langsung membangun kampung disana, ia terlebih dahulu kembali
ke kebuayannya di Krui guna meminta restu untuk membangun kampung di
tanah tersebut. Pangeran Mengkubumi pun memberikan do’a dan restunya
pada adiknya dengan beberapa syarat, yakni menamai kampung tersebut
dengan nama “Kampung Negeri” dan membangun rumah adat dengan nama

“Lamban Balak” disana.

Dengan demikian di tahun 1618, sang Raja Pemuka pun beranjak dari

Kebuayan Bengkunat menuju tanah yang nantinya akan dikenal sebagai



“Kampung Negeri”, dikawal oleh 3 penggiring dari kepenyimbangan meliputi
Kemas Sengaji, Kemas Ngeladang dan Cinta Gemulung, serta diikuti oleh
rakyatnya. Mereka juga mendirikan Lamban Balak sebagai rumah adat
mereka yang sampai saat ini masih berdiri dengan kokoh dan ditinggali oleh

pangeran adat dan keluarganya (Dokumen Tambo, 2021).

Berdasarkan berbagai penjelasan tersebut, dapat dilihat bahwa Negeri Olok
Gading bukanlah suatu kelurahan biasa, melainkan salah satu kelurahan yang
sangat kaya akan jejak sejarah kebudayaan Lampung Pesisir Sai Batin serta
merupakan salah satu kelurahan yang masih menjalankan sistem kebudayaan
Lampung Sai Batin dalam kehidupan masyarakatnya. Karena itu, Negeri
Olok Gading dapat menjadi lokasi penelitian yang tepat karena mereka tetap
menjaga tradisi dan sistem keadatan yang sudah berdiri secara turun-temurun

disana.

Masyarakat Lampung terkenal dengan penerapan sistem kekerabatan
patrilineal, dimana kehadiran anak laki-laki sangat dinantikan karena
dianggap sebagai penerus keturunan dan sebagai pewaris harta keluarganya.
Sebagai contoh, dalam sistem pembagian hak waris ulun (orang) Lampung,
seluruh harta warisan keluarga merupakan milik laki-laki dan akan
diwariskan kepada laki-laki, sementara perempuan hanya bertugas menjaga
harta warisan tersebut tanpa berhak untuk memiliki. Perempuan baru boleh
memiliki harta waris apabila diberikan bagian oleh laki-laki selaku pewaris
(Habib et al., 2019).

Berdasarkan paham patriarki, perempuan biasanya lebih banyak mengambil
peran dalam urusan rumah tangga sebagai akibat dari konstruksi sosial
budaya gender yang telah mengakar sejak dahulu dalam masyarakat. Fakih
menjelaskan patriarki sebagai sebuah ideologi yang mengakar di dalam
norma dan budaya yang pada akhirnya merekonstruksi pandangan masyarakat
terhadap gender, di mana masculinity atau maskulinitas dianggap lebih
mendominasi daripada feminitas (Fakih, 2008). Akibatnya, perempuan
seringkali terlibat dalam marginalisasi dan ketidakadilan gender (gender



inequality) dalam berbagai aspek kehidupan seperti pekerjaan, pendidikan

bahkan di dalam rumah tangga itu sendiri.

De Beauvoir dalam bukunya yang bertajuk “The Second Sex” menjelaskan
bahwa perempuan tidaklah dilahirkan langsung menjadi seorang perempuan,
melainkan mereka melalui berbagai tahapan sosialisasi yang pada akhirnya
merekonstruksi identitas dan peranan mereka di dalam masyarakat (De
Beauvoir, 2014). Hal ini menunjukkan bahwa yang membuat mayoritas
peranan perempuan berada dalam lingkup pribadi atau domestik ialah

rekonstruksi dari ideologi yang dibentuk oleh masyarakat itu sendiri.

Hasil pra-riset peneliti di keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak Marga
Teulukbetung menunjukkan bahwa budaya Lampung sampai saat ini memang
masih cukup kental dengan paham patriarki dan memberlakukan sistem
kekerabatan patrilineal, baik dalam sistem keadatannya ataupun dalam
kehidupan sehari-hari. Meskipun demikian, ternyata perempuan juga
memiliki berbagai keterlibatan lain dalam keadatan, khususnya dalam acara-
acara keadatan atau kebudayaan seperti pernikahan. Dalam sesi wawancara
dengan peneliti, dijelaskan beberapa bentuk peranan penting perempuan
dalam sistem keadatan, khususnya jika ia adalah seorang ratu atau istri serta

keluarga inti dari Pangeran.
“Memang paham patriarki masih dianut disini, namun perempuan
khususnya ratu juga punya peranan baik dalam keluarga ataupun
dalam keadatan. Misal ketika sedang diadakan upacara adat, maka dia
(ratu) harus turut terlibat langsung dalam acara itu. Tapi memang, dari

segi keseluruhan peran, peran laki-laki lebih mendominasi ketimbang
peran perempuan’”’. — Pangeran JN, 10 November 2024,

Selain itu, pembagian hak waris di beberapa kalangan masyarakat adat Marga
Telukbetung pun masih berlandaskan pada pembagian secara adat yang
mengharuskan seluruh harta waris jatuh pada anak laki-laki dalam keluarga
yang bersangkutan. Sehingga, perempuan tidak memiliki bagian apapun
dalam hak waris tersebut, kecuali bila diberikan oleh saudara laki-lakinya.

“Ya betul, awal-awal memang seperti itu jaman dahulu. Jadi harta

waris memang jatuh ke anak laki-laki, karena laki-laki itu kan akan
menjadi kepala keluarga, sementara kalau perempuan kan kalau



sudah menikah akan diambil oleh suaminya”. — Batin B, 10
November 2024.

Merujuk pada hasil pra-riset yang telah dilakukan, masyarakat adat
Penyimbang Tuha Bandakh Balak di Kelurahan Negeri Olok Gading yang
masih menganut paham patriarki dan pola kekerabatan patrilineal nyatanya
tak semerta-merta mengesampingkan posisi dan peran perempuan baik dalam
kehidupan sehari-hari ataupun dalam sistem keadatan mereka. Dalam
keadatan yang memberlakukan sistem patriarki pada umumnya, perempuan
banyak dibatasi pada aturan-aturan yang mengikat, memiliki akses yang
terbatas pada berbagai aspek kehidupan seperti pendidikan dan pekerjaan
karena cenderung di fokuskan pada urusan domestik, serta seringkali
mengalami ketidakadilan dalam pembagian peran di ranah adat ataupun
kehidupan sehari-hari. Namun, fakta yang ditemukan di Kkeadatan
Penyimbang Tuha yang juga memberlakukan sistem ini justru menunjukkan
adanya pergeseran sistem patriarki sehingga perempuan memiliki ruang
khusus dalam ranah keadatan serta memiliki akses yang lebih terbuka

terhadap pendidikan dan ekonomi sebagai bentuk pergerakan modernisasi.

Hal-hal tersebut kemudian menarik minat peneliti untuk dapat menyelami
lebih dalam terkait perempuan dalam masyarakat adat Penyimbang Tuha
yang unik, cukup berbeda dengan masyarakat adat patriarki pada umumnya
dan tentunya dapat membuka wawasan baru akan bagaimana perempuan
memaknai dirinya sebagai komunitas adat dan bagaimana mereka bentuk
keterlibatan mereka dalam masyarakat adat yang patriarki. Selain itu, peneliti
juga ingin menilisik terkait bentuk-bentuk pengaruh modernisasi bagi
perempuan bangsawan dalam masyarakat adat yang menganut paham

patriarki dalam kehidupan mereka sehari-hari.

Dalam penelitian-penelitian terdahulu yang membahas terkait perempuan
dalam adat, mayoritas fokus utama dalam penelitian mereka pasti hanya
merujuk pada peran dan posisi perempuan dalam keadatan. Penelitian tentang
perempuan dalam keadatan yang membahas terkait pemaknaan diri hingga
perubahan atau pergeseran sistem terutama dalam keadatan yang menganut

sistem patriarki masih cukup jarang ditemukan. Karena itu, penelitian ini



mencoba untuk menjabarkan bahasan tentang perempuan dalam adat secara

lebih luas dan mendalam dengan 3 fokus penelitian yang utama, yakni

pemaknaan diri perempuan dalam keadatan, keterlibatan mereka dalam

prosesi dan giat adat, serta pemaknaan diri perempuan dalam arus

modernisasi yang membawa perubahan dalam keadatan mereka.

1.2 Rumusan Masalah

Berdasarkan uraian latar belakang diatas, maka rumusan masalah yang akan

dibahas dan menjadi fokus dalam penelitian ini terurai dalam poin-poin
berikut.

1.

Bagaimana perempuan memaknai dirinya sebagai bagian dari
komunitas adat yang menganut paham sistem patriarki?

Bagaimana keterlibatan perempuan dalam prosesi ataupun kegiatan
adat yang menganut sistem patriarki?

Bagaimana perempuan memaknai dirinya dalam arus modernisasi?

1.3 Tujuan Penelitian

Tujuan dari penelitian ini ialah:

1.

Mengupas cerita perempuan-perempuan Sai Batin dalam keadatan
Penyimbang Tuha Bandakh Balak terkait pemaknaan diri mereka
sebagai bagian dari keadatan yang menganut ideologi patriarki.
Melihat dan menjabarkan bentuk keterlibatan perempuan bangsawan
dalam berbagai prosesi atau giat adat sebagai bentuk pelaksanaan
tanggung jawab mereka dalam keadatan.

Menganalisis bentuk-bentuk perubahan yang dibawa oleh arus
modernisasi dan perubahan sosial bagi perempuan bangsawan di

keadatan Penyimbang Tuha.

1.4 Manfaat Penelitian

Manfaat dari penelitian ini ialah:



1.

Manfaat Teoritis

Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat dalam
kajian Sosiologi dan Antropologi Budaya. Berikut keterangan spesifik
yang di maksud terkait manfaat bagi kajian Sosiologi dan Antropologi
Budaya.

a. Sosiologi Budaya, penelitian ini akan menjabarkan terkait
kebudayaan Lampung Pesisir yang berdiri di tengah kota,
terutama tentang perempuan Sai Batin yang masih jarang di
sorot oleh penelitian terdahulu.

b. Sosiologi gender, penelitian ini dapat memberikan kontribusi
pada kajian terkait posisi, pemaknaan dan Kketerlibatan
perempuan pada keadatan yang menganut paham patriarki
dalam struktur dan kehidupan sehari-harinya.

c. Referensi lanjutan, penelitian ini diharapkan dapat dijadikan
sebagai referensi bagi penelitian-penelitian selanjutnya yang
mengangkat topik yang sama serta dapat dijadikan

pembanding dalam riset selanjutnya.

2. Manfaat Praktis

a. Bagi pembaca, diharapkan dapat memberikan gambaran yang
terperinci serta temuan yang menarik baik tentang perempuan
ataupun keadatan dan kebudayaan dari salah satu keadatan
Lampung Pesisir Sai Batin yang masih berdiri di Kota
Bandar Lampung.

b. Bagi peneliti selanjutnya, diharapkan mampu membuka
wawasan dan ide-ide penelitian baru terkait keadatan di Kota
Bandar Lampung, khususnya terkait perempuan dan kisah
mereka sebagai bagian dari adat. Selain itu, diharapkan pula
penelitian ini dapat menjadi bentuk pengenalan akan
perempuan-perempuan Sai Batin dalam adat Lampung Pesisir
yang menyimpan banyak keunikan di dalamnya.



I1. TINJAUAN PUSTAKA

2.1 Tinjauan Patriarki

2.1.1 Definisi Patriarki

Patriarki merupakan suatu sistem sosial yang menempatkan laki-laki
sebagai pusat kekuasaan dan pengambil keputusan, sedangkan
perempuan diposisikan dalam peran subordinat. Dalam konteks budaya
dan sosial, patriarki membentuk struktur hierarkis yang menegaskan
dominasi laki-laki terhadap perempuan, baik dalam ranah domestik
maupun publik (Dinianti & Sa'adah, 2024). Patriarki juga diartikan
sebagai tatanan sosial di mana laki-laki menjadi kelompok dominan
yang menguasai berbagai aspek kehidupan baik politik, ekonomi,
sosial, dan agama, sehingga perempuan menjadi kelompok yang

termarginalkan dan kerap mengalami diskriminasi berbasis gender.

Dalam perspektif filsuf eksistensialis Simone de Beauvoir, konsep
patriarki memiliki dimensi yang lebih dalam. Dalam karyanya The
Second Sex (1949), de Beauvoir menjelaskan bahwa patriarki adalah
konstruksi sosial-historis yang menempatkan laki-laki sebagai subjek
universal dan perempuan sebagai “/’Autre” atau the other yakni pihak
yang didefinisikan bukan oleh dirinya sendiri, melainkan oleh laki-laki
(Beauvoir, 1949). Dominasi laki-laki, menurut Beauvoir, tidak
bersumber dari faktor biologis, tetapi terbentuk melalui proses panjang
dalam organisasi sosial, ekonomi, dan simbolik masyarakat. Dalam
bagian “Patriarchal Times and Classical Antiquity”, ia menunjukkan

bahwa kepemilikan properti, sistem pewarisan, dan institusi keluarga



10

menjadi sarana awal pembentukan relasi kuasa yang menguntungkan

laki-laki sebagai pemegang hak atas produksi dan reproduksi.

Pandangan Beauvoir ini selaras dengan analisis struktural dari Mansour
Fakih dalam bukunya Analisis Gender dan Transformasi Sosial (2008),
yang melihat patriarki sebagai sistem kekuasaan yang menstrukturkan
relasi gender secara timpang. Fakih menekankan bahwa patriarki tidak
muncul secara biologis, melainkan merupakan hasil konstruksi sosial
dan historis yang diwariskan melalui proses sosialisasi di berbagai
institusi seperti keluarga, pendidikan, agama, dan media. Sistem ini
memberi keistimewaan pada laki-laki dan menempatkan perempuan
dalam posisi subordinat, dengan mengaitkan mereka secara ideologis
pada ranah domestik seperti rumah tangga dan pengasuhan (Fakih,
2008).

Lebih lanjut, Fakih menyatakan bahwa patriarki merupakan ‘akar
ketidakadilan gender” karena ia menciptakan ketimpangan akses,
partisipasi, dan kontrol terhadap sumber daya. Patriarki juga
menghasilkan stereotipe peran ideal perempuan yaitu, lembut, pasif,
dan tunduk, yang berfungsi menormalisasi subordinasi dan membatasi
kebebasan perempuan untuk menentukan dirinya. Oleh sebab itu, Fakih
menegaskan perlunya transformasi sosial melalui pendidikan kesadaran
kritis gender, reformasi kebijakan publik, serta restrukturisasi
pembagian kerja yang lebih setara antara laki-laki dan perempuan.
Hanya dengan cara ini, sistem patriarki dapat digantikan oleh struktur
sosial yang lebih baik (Fakih, 2008).

Konsep patriarki tidak hanya hadir dalam sistem sosial modern, tetapi
juga tertanam kuat dalam struktur adat diberbagai daerah di Indonesia.
Dalam masyarakat adat, patriarki beroperasi melalui nilai-nilai
kekerabatan, pewarisan, dan pembagian peran yang menempatkan laki-
laki sebagai pusat otoritas sosial dan spiritual. Sistem ini sering

dianggap sebagai “warisan leluhur” yang dijaga demi stabilitas sosial,



11

namun di sisi lain berimplikasi pada marginalisasi perempuan di ruang

publik dan domestik.

Jika ditinjau secara sosiologis, patriarki dalam adat bukan sekadar
sistem kekuasaan, melainkan bagian dari konstruksi simbolik yang
menegaskan  maskulinitas sebagai representasi kekuatan dan
kepemimpinan. Seperti yang diuraikan Sylvia Walby, struktur patriarki
bekerja melalui enam struktur, yakni keluarga, pekerjaan, negara,
kekerasan, seksualitas, dan budaya. Dalam konteks adat di Nusantara,
keenam struktur tersebut dapat dilihat dalam relasi pewarisan
(keluarga), pembagian kerja agraris (ekonomi), hierarki adat (politik
dan simbolik), serta dalam mitos dan ritual yang mengagungkan peran

laki-laki sebagai pelindung dan pemimpin spiritual (Walby, 1990).

2.1.2 Bentuk-Bentuk Patriarki

Berdasarkan teori patriarki milik Sylvia Walby (1990), bentuk patriarki
terbagi menjadi dua, yaitu patriarki privat dan patriarki publik. Patriarki
privat berlandaskan pada sistem rumah tangga di mana laki-laki,
terutama sebagai suami atau ayah, memiliki kontrol penuh atas
perempuan dan anak-anak. Dalam bentuk ini, perempuan mengalami
penindasan secara langsung melalui hubungan personal di dalam
keluarga. Bentuk patriarki ini tampak dalam pola subordinasi
perempuan yang dianggap alami karena tugas reproduksi dan domestik,
serta diyakini memerlukan perlindungan laki-laki (Walby, 1990).

Sementara itu, patriarki publik terjadi di ruang sosial yang lebih luas,
seperti tempat Kkerja, pemerintahan, dan lembaga negara. Dalam
patriarki publik, perempuan boleh memasuki ruang publik, tetapi tetap
ditempatkan pada posisi subordinat. Hegemoni patriarki publik terlihat
dari adanya pemisahan jabatan, kesenjangan upah, pembatasan akses
pendidikan dan politik, serta representasi yang minim dalam lembaga

pemerintahan. Bentuk ini juga menimbulkan “beban ganda”, di mana



12

perempuan harus menjalankan peran domestik sekaligus profesional
tanpa dukungan struktural yang setara (Walby, 1990).

2.2 Tinjauan Patrilineal

Kata patrilineal berasal dari kata dalam bahasa Latin, yakni pater (ayah) dan
linea (garis), yang menjelaskan suatu sistem keturunan atau kekerabatan yang
ditelusuri melalui garis darah ayah atau laki-laki. Konsep ini termasuk dalam
salah satu bentuk sistem kekerabatan yang berfungsi untuk menjelaskan garis
keturunan seseorang. Sistem kekerabatan merupakan salah satu unsur
fundamental, terutama dalam struktur sosial masyarakat adat, karena
berfungsi untuk mengatur hubungan genealogis, distribusi peran sosial, serta
mekanisme pewarisan status dan kekuasaan. Adapun patrilineal menjadi salah
satu sistem kekerabatan yang banyak ditemukan dalam masyarakat tradisional
di Indonesia. Koentjaraningrat menerangkan, bahwa dalam sistem ini,
individu dianggap menjadi anggota kelompok kekerabatan ayahnya,
sementara hubungan kekerabatan dengan pihak ibu tidak menjadi dasar utama
dalam penentuan status, identitas sosial hingga keanggotaan adatnya

(Koentjaraningrat, 2009).

Lebih lanjut, Koentjaraningrat menegaskan bahwa sistem kekerabatan
patrilineal tidak hanya berkaitan dengan penelusuran asal-usul keluarga,
melainkan juga mengatur pola pewarisan harta, hak adat, serta posisi sosial
dalam masyarakat. Dalam masyarakat yang menganut sistem kekerabatan ini,
hak atas warisan, gelar sosial, dan posisi dalam keadatan umumnya akan
diwariskan kepada laki-laki sebagai penerus garis keturunan. Akibatnya,
perempuan sering kali ditempatkan pada posisi subordinat dalam struktur adat
karena tidak diposisikan sebagai pewaris utama garis keturunan

(Koentjaraningrat, 2009).

Dalam konteks relasi gender, sistem patrilineal kerap berkaitan dengan
struktur patriarki. Dominasi laki-laki dalam garis keturunan berimplikasi pada
dominasi laki-laki dalam pengambilan keputusan adat dan penguasaan
sumber daya simbolik ataupun material. Meskipun perempuan tetap memiliki

peran penting dalam beberapa aspek keadatan, namun mereka cenderung



13

ditempatkan pada ranah domestik dan lebih banyak berperan dalam ritual
pendukung, bukan sebagai pengambil keputusan ataupun sebagai subjek

utama kekuasaan adat.

Dengan demikian, pemahaman mengenai sistem kekerabatan patrilineal
menurut Koentjaraningrat menjadi landasan teoretis yang penting dalam
penelitian tentang perempuan dalam keadatan Penyimbang Tuha Bandakh
Balak yang juga menganut sistem kekerabatan ini. Konsep tersebut dapat
membantu menjelaskan bagaimana posisi perempuan dikonstruksikan secara
sosial dalam masyarakat adat yang masih mempertahankan sistem

kekerabatan patrilineal dalam keadatannya.

2.3 Tinjauan Masyarakat Adat

2.3.1 Definisi Masyarakat

Pada dasarnya, para ahli terdahulu sepakat bahwa manusia terus
berubah mengiringi perubahan jaman dan waktu. Karena itu, mereka
memiliki ragam pemikiran dalam menjelaskan istilah ‘masyarakat’
dalam kacamata ilmu sosial (Setiadi, 2013). Weber menjelaskan bahwa
masyarakat ialah struktur atau aksi yang dibentuk berdasarkan harapan
dan nilai yang unggul dari warganya. Durkheim menyebut masyarakat
selaku kenyataan objektif dari orang-orang yang tergabung di dalamnya
(Bambang Tejokusumo, 2014). Kemudian Soekanto (1986)
mendefinisikan masyarakat sebagai sekumpulan orang yang hidup
bersama dalam kurun waktu yang lama hingga menghasilkan suatu
bentuk kebudayaan di dalamnya (Haba, 2010). Berdasarkan beberapa
pendapat ahli tersebut, maka dapat dikatakan bahwa masyarakat ialah
kumpulan individu yang memiliki paham dan tujuan yang sama dan

tinggal bersama dalam waktu yang cenderung lama.

Soekanto menyebutkan beberapa ciri dari suatu masyarakat kedalam
beberapa poin, yakni sebagai berikut.
1. Hidup bersama dimana terdapatnya sekumpulan individu yang

hidup bersama dalam satu wilayah;



14

2. Melakukan interaksi dan sosialisasi dalam kurun waktu yang
lama;

3. Menyadari adanya kesamaan dan kesatuan tujuan dalam
kehidupan mereka;

4. Melahirkan sistem bersama sebagai bentuk dari adanya
keterkaitan perasaan dan tujuan antara satu sama lain
(Tejokusumo, 2014).

Dalam pandangan Sosiologi, terdapat suatu konsep yang memilah
masyarakat kedalam 2 jenis, yakni masyarakat tradisional
(gemeinschaft) atau paguyuban dan masyarakat modern (gesselschaft)
atau patembayan. Kedua konsep ini pertama kali dicetuskan oleh
Ferdinand Tonnies yang merupakan tokoh sosiolog asal Jerman di
tahun 1887, dalam bukunya yang bertajuk “Gemeinschaft und
Gesselschaft”. Tonnies memisahkan kedua kelompok masyarakat ini
berdasarkan pola interaksi dan kebiasaan hidup mereka yang berbeda
(Tonnies, 1887). Adapun perbedaan ciri dari kedua kelompok

masyarakat tersebut akan dipilah dalam tabel berikut.

Tabel 1. Perbedaan Paguyuban dan Patembayan

Gemeinschaft (community) Gesselschaft (society)
Pola interaksi langsung, personal Pola interaksi bersifat impersonal dan
dan dekat. formal.

o Jenis ikatan cenderung kontraktual yang
Memiliki ikatan yang kuat secara ] ]
] dibangun atas kontrak sosial dan
emosional. ] )
kepentingan ekonomi.

Ikatan sosial didasarkan pada o
S Ikatan sosial diatur dalam hukum,
kekerabatan dan nilai-nilai ) ]
o peraturan dan transaksi ekonomi.
tradisional yang luhur.

Berpegang teguh pada aturan dan Terdapat pada masyarakat perkotaan

nilai budaya tradisional. yang bersifat modern.

Terdapat pada masyarakat desa

atau kelompok etnis.

(Sumber: olahan data peneliti, 2025)



15

2.3.2 Definisi Adat

Setiap masyarakat di dunia pasti memiliki adat-istiadat dan rangkaian
legenda historisnya yang beragam dan unik di dalamnya, tanpa
terkecuali Indonesia. Sebagai negara yang dijuluki “Negara
Multikultural”, Nusantara memiliki ribuan suku bangsa dengan latar
belakang adat-istiadat yang berbeda-beda. Namun sebelum dibahas
secara mendalam, tentunya perlu untuk memahami konsep dari adat itu
sendiri. Kata adat diambil dari frasa bahasa arab “adah” yang berarti
cara atau kebiasaan (Salim, 2017). Istilah adat sendiri baru digunakan di
Indonesia pada akhir abad ke-19 sebagai hasil dari pengaruh
kebudayaan Timur Tengah yang terjadi melalui jalur perdagangan
(Salim, 2017).

Selain itu, terdapat beberapa penjelasan yang diberikan oleh para ahli
untuk menjelaskan istilah ini. Moeliono (1990) berpendapat bahwa
adat, ialah aturan atau sistem yang berupa tindakan atau tuturan yang
telah diikuti dan diamalkan sejak dahulu kala. Koesnoe (1971)
menggambarkan adat sebagai keseluruhan ajaran dan amalan yang
merangkai kebiasaan hidup masyarakat. Kemudian Hooker (2008)
menjelaskan adat sebagai kumpulan hukum, aturan, panduan, moralitas,
praktik, upacara hingga pelaksanaan magik yang dipraktikan oleh

masyarakat secara berkelanjutan (Mansur, 2018).

Terdapat beberapa karakteristik yang membedakan adat dengan norma
dan hukum lainnya. Koentjaraningrat memberikan 3 bentuk
karakteristik dari adat yakni;

1. Bersifat tradisional: karena adat merupakan suatu warisan
kebudayaan yang diwariskan secara turun temurun dan generasi
ke generasi;

2. Kolektif: yang berarti diterima dan diakui keberadaannya oleh

seluruh lapisan masyarakat; &



16

3. Adat itu mengikat: di mana di dalamnya terdapat aturan dan
sanksi yang mengikat dan mengatur setiap anggotanya untuk

selalu mematuhinya (Koentjaraningrat, 2009).

Kemudian Siahaan juga menerangkan 3 jenis karakteristik dari adat

yang meliputi;

1. Sebagai sistem nilai: adat memberikan cerminan atas nilai-nilai
tentang pedoman hidup dalam tata cara berperilaku yang
diyakini oleh masyarakat yang tergabung didalamnya;

2. Bersifat fleksibel: yakni tidak mempunyai sifat yang kaku
sehingga mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman dan
perubahan sosial;

3. Kuatnya ikatan emosional: adat senantiasa melahirkan ikatan
emosional yang kuat diantara anggota keadatan (Siahaan, 2016).

Selain berfungsi sebagai norma dan warisan luhur, adat juga memiliki
peran dan fungsi yang cukup besar bagi masyarakat. Para ahli
memaparkan beberapa fungsi penting adat di berbagai aspek kehidupan

masyarakat. Adapun bentuk fungsi tersebut ialah sebagai berikut.

1. Berlaku sebagai sistem regulasi sosial: dengan fungsinya
sebagai norma khususnya dalam aspek interaksi antarindividu di
suatu komunitas, adat dapat menjadi salah satu bentuk regulasi
sosial untuk menyelesaikan berbagai masalah dan konflik
keadatan seperti sengketa, pernikahan ataupun hukum adat;

2. Media konservasi budaya & social identity: adat yang mengakar
dan terus dilestarikan mampu membentengi nilai-nilai
kebudayaan dan identitas sosial dari kelompok keadatan tersebut
dan mencegahnya untuk memudar atau bahkan menghilang.

3. Sebagai pedoman moral dan budi luhur: adat dijadikan sebagai
media yang menyalurkan nilai moral dan etika kepada generasi
penerusnya melalui rangkaian tradisi dan prosesi keadatan. Hal

ini  juga dilakukan untuk senantiasa melestarikan dan



17

menurunkan nilai-nilai adat agar tak tergerus habis oleh zaman
(Siahaan, 2016).

2.3.3 Definisi Masyarakat Adat

Masyarakat dan masyarakat adat ialah dua istilah kata yang saling
berkaitan namun berbeda secara unsur-unsurnya. Secara global,
masyarakat ini menyebut diri mereka dengan istilah masyarakat
pribumi atau “indigenous people” agar dapat mengikuti diskusi yang
berlangsung pada tingkat PBB. Secara garis besar, masyarakat adat
merupakan suatu istilah umum yang digunakan untuk merujuk kepada
penduduk asli atau pribumi yang secara turun-temurun mendiami
wilayah-wilayah di Indonesia (Salim, 2017). AMAN menerangkan
bahwa masyarakat adat memiliki hak dan kekuasaan atas tanah beserta
kekayaan alam yang berada di dalamnya, hidup dengan berpegang
teguh pada nilai dan sistem luhur yang sesuai dengan hukum
keadatannya, serta mempertahankan kehidupan bermasyarakat selaku
komunitas adat yang diakui secara hukum (Dalidjo, 2021).

Di Indonesia, indigenous people juga dikenal sebagai masyarakat
hukum adat. Eksistensi dan hak-hak masyarakat ini telah diakui secara
kenegaraan melalui Undang-Undang Dasar 1945 Pasal 18 B yang
berbunyi, “Negara mengakui dan menghormati masyarakat hukum adat
serta hak-hak tradisionalnya”. Pasal ini merupakan bentuk amandemen
kedua UUD 1945 yang dibentuk untuk mengakui dan melindungi
selama mereka masih hidup, sesuai dengan perkembangan masyarakat
dan prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia (Haba, 2010).

Koentjaraningrat menyebutkan masyarakat adat sebagai kelompok
sosial yang memiliki aturan hidup, kebiasaan dan nilai-nilai yang unik
serta dilestarikan secara turun-temurun. la juga menekankan bahwa
mereka memiliki ikatan yang kuat terhadap identitas bersama dan telah
hidup secara berdampingan dalam suatu sistem sosial yang tertata rapih

selama beberapa generasi (Koentjaraningrat, 2009). Masyarakat adat



18

memiliki beberapa ciri yang membedakannya dari jenis masyarakat

lainnya, antara lain;

1. Menguasai wilayah adat: sesuai dengan deskripsinya,
indigeneous people merupakan sekumpulan orang yang
mendiami suatu wilayah secara turun-temurun sehingga lingkup
kawasan tersebut menjadi warisan mereka. Wilayah kekuasaan
adat tersebut biasanya disebut dengan istilah ‘tanah ulayat’.

2. Struktur sosial cenderung kuat: sistem keadatan dipimpin oleh
kepala adat dan kepemimpinan pada umumnya dijalankan
secara turun-temurun sesuai dengan silsilah kekerabatan.

3. Hukum adat menjadi dasar aturan, norma dan sanksi yang
diberlakukan  untuk menjaga keteraturan sosial serta
menyelesaikan konflik di dalam masyarakatnya.

4. Masyarakat adat memiliki kebudayaan seperti berbagai ritual
dan prosesi adat yang tak luput dari kehidupan sehari-hari,
sehingga mereka dapat terus melestarikan tradisi dan kearifan
serta identitas keadatan mereka.

5. Mayoritas indigenous bermata pencaharian sebagai petani
tradisional sehingga bergantung kepada pemanfaatan dan
pelestarian sumber daya alam (Koentjaraningrat, 2009).

Masyarakat adat dapat dikategorikan kedalam jenis kelompok
gemeinschaft atau paguyuban karena adanya kesesuaian dari segi
karakteristiknya. Meskipun terdapat beberapa masyarakat adat yang
tinggal di wilayah perkotaan, mayoritas kelompok keadatan masih
mendiami wilayah pedesaan karena kondisi geografisnya yang
memumpuni. Meskipun mereka tinggal di wilayah perkotaan sekalipun,
namun ikatan yang terjalin diantara mereka tetaplah kuat. Kemudian,
kelompok ini juga melibatkan nilai-nilai kebudayaan serta aturan luhur
dalam kehidupannya sehari-hari sehingga kepercayaan dan norma

tersebut akan terus ada hingga generasi-generasi selanjutnya.



19

2.4 Tinjauan Struktur Sosial

2.4.1 Struktur Sosial

Weber menyebut struktur sosial sebagai tatanan sosial. Tatanan sosial
ialah suatu keseluruhan jaringan pola hubungan sosial yang bersifat
konstan serta memiliki arti subjektif bagi individu yang tergabung di
dalamnya. Kemudian Smelser menjelaskan struktur sosial sebagai
sebuah pokok pikiran atau konsep yang digunakan untuk memberikan
ciri pada pola interaksi yang terstruktur dan berulang-ulang antar
individu serta mengarah pada pengelompokan rangkaian aktivitas
manusia yang berorientasi sebagai suatu sistem (Benjamin et al., 2020).
Firth dalam buku Antropologi Budaya menjelaskan bahwa melalui
struktur sosial terbentuk dari adanya pembagian status dan peran dari
setiap individu yang ada di dalamnya secara hierarkis, baik pada
institusi formal ataupun informal yang tentunya juga akan berpengaruh
terhadap perilaku mereka (Benjamin et al., 2020).

Struktur sosial terbagi kedalam 2 jenis, yakni diferensiasi sosial dan
stratifikasi sosial. Diferensiasi sosial ialah bentuk perbedaan dalam
masyarakat yang bersifat horizontal. Artinya, suatu kelompok atau
individu yang berbeda antara satu dengan lainnya, semuanya dipandang
sama dan sejajar, tidak ada yang lebih tinggi ataupun rendah. Sebagai
contoh, Indonesia yang memiliki ribuan suku bangsa dengan adat dan
kebudayaan yang berbeda-beda, tidak mengenal adanya perbedaan
kasta diantara sukunya dan justru menganggapnya sebagai bentuk
keragaman budaya yang membuat negeri semakin kaya akan warisan
luhur (Lianovanda, 2024).

Stratifikasi sosial merupakan bentuk pembagian masyarakat secara
vertikal, dimana terdapat pengelompokan masyarakat ke dalam kelas-
kelas berdasarkan berbagai faktor, seperti kekayaan, status sosial dan
kekuasaan. Sebagai contoh, dalam kehidupan bermasyarakat, orang

yang berpendidikan tinggi dan memiliki pekerjaan yang mapan



20

seringkali dianggap tergolong ke dalam lapisan sosial yang lebih tinggi
(Lianovanda, 2024).

2.4.2 Struktur Sosial Masyarakat Adat

Struktur sosial masyarakat adat merujuk pada sistem hubungan sosial
yang mengatur peran, status, serta interaksi antar anggota komunitas
berdasarkan norma, adat, dan hukum adat yang diwariskan turun
temurun. Struktur ini menentukan bagaimana individu dan kelompok
berinteraksi ~ dalam  kehidupan  sehari-hari.  Koentjaraningrat
menerangkan struktur sosial masyarakat adat terdiri dari tiga unsur
utama, pertama sistem kekerabatan yang mengatur hubungan
antarindividu dalam masyarakat. Kedua, hukum adat yaitu aturan yang
mengikat dalam komunitas adat. Ketiga, institusi sosial yaitu struktur
yang menjaga keseimbangan sosial, seperti kepemimpinan adat dan

lembaga adat (Koentjaraningrat, 2009).

Berdasarkan hasil observasi yang telah dilakukan sebelumnya, struktur
sosial dalam masyarakat adat Penyimbang Tuha Bandakh Balak Marga
Telukbetung memandang perempuan sebagai bagian integral dalam
pelestarian budaya dan tradisi lokal. Dalam konteks keadatan,
perempuan tidak hanya berfungsi sebagai pengurus domestik,
melainkan juga sebagai penjaga nilai-nilai budaya, guru bagi generasi
penerus dan pelaku dalam berbagai prosesi adat. Masyarakat mengakui
kontribusi perempuan dalam menjaga harmoni sosial dan memperkuat
ikatan komunitas, meskipun terbatas dalam hal akses terhadap
kekuasaan dan pengambilan keputusan. Hal ini dapat dilihat dari
beberapa bentuk partisipasi perempuan dalam Kkiat adat seperti istri
pangeran adat atau ratu yang wajib hadir dalam suatu upacara adat

seperti deduaian untuk memberikan do’a ataupun restu di dalamnya.

Kemudian kehadiran ratu adat untuk mendampingi dan memberikan
masukan kepada pangeran ataupun forum adat dalam proses diskusi

untuk pengambilan keputusan juga memiliki nilai sakral yang tinggi.



21

Saran dan masukan dari ratu sangatlah dipertimbangkan apabila sesuai

dengan ketentuan dan keperluan adat.

2.5 Tinjauan Perempuan dalam Adat

2.5.1 Definisi Perempuan

Secara etimologis, kata perempuan diangkat dari penggalan bahasa
Jawa Kuno yakni, empu yang berarti ‘tuan’, ‘kepala’ atau “yang di
tuan-kan/berkuasa”. Perempuan dalam khalayak umum, juga sering di
definisikan sebagai suatu individu yang identik dengan kecantikan,
memiliki karakteristik yang feminim, memiliki keinginan untuk
mengasuh atau mengurus dan lemah lembut. Mansour Fakih
mendefinisikan perempuan melalui pandangan sosial budaya, dimana
perempuan juga memiliki status, peran dan tanggung jawabnya sendiri
dalam masyarakat (Fakih, 2008a).

Dari berbagai penjelasan diatas, perempuan cenderung identik dengan
keindahan dan sifat yang lemah lembut sehingga menimbulkan
stereotip dimana perempuan dianggap sebagai kaum yang lebih lemah
dan senantiasa harus dilindungi dan dipimpin oleh laki-laki, karena
mereka dinilai lebih unggul baik secara fisik ataupun sifat/mental. Laki-
laki senantiasa dikaitkan dengan perannya sebagai pencari nafkah
utama dan sebagai kepala atau pemimpin dalam berbagai aspek

kehidupan, salah satunya dalam keadatan (Koentjaraningrat, 2009).
2.5.2 Perempuan dalam Adat

Sejak dulu, mayoritas adat dan kebudayaan di dunia banyak
memposisikan laki-laki pada puncak hierarkis, sementara perempuan
akan selalu berada di bawahnya. Ideologi patriarki ini pada akhirnya
menimbulkan ketimpangan gender dan tergesernya hak dan peran
perempuan dalam berbagai aspek kehidupan, tak terkecuali dalam
kehidupan adat (Abidin et al., 2023). Dilihat dari segi historisnya,

mayoritas adat dan budaya di Indonesia menganut paham patriarki



22

dalam sistem keadatannya. Paham ini kian mengakar pada sebagian
besar etnis di berbagai wilayah Nusantara bahkan hingga saat ini,
meskipun telah berubah seiring berjalannya zaman. Beberapa etnis yang
masih memberlakukan praktik patriarki dalam keadatannya antara lain

ialah Lampung, Batak, Jawa, Bugis dan Sasak.

Seperti yang telah diterangkan sebelumnya, masyarakat adat dan
konstruksi sosial-budaya menempatkan laki-laki pada posisi tertinggi
dalam sistem adat sehingga peranannya di berbagai kepentingan adat
tentu lebih mendominasi dibandingkan perempuan. Perempuan dalam
adat biasanya lebih banyak berperan dalam kepentingan domestik
ataupun hal-hal yang berkaitan dengan tataan serta estetika ruangan.
Sementara dalam rangkaian acara atau upacara adat, perempuan pada
umumnya hanya berperan sebagai pendamping untuk membantu
berjalannya prosesi keadatan (Abidin et al., 2023). Berikut adalah

beberapa contoh peranan perempuan dalam keadatan.

1. Perempuan Sebagai Tameng dan Pelestari Keadatan
Perempuan dianggap sebagai perisai bagi keberlanjutan adat
dengan senantiasa mempraktikkan dan menyampaikan nilai-nilai
kebudayaan melalui berbagai media seperti kerajinan tradisional,
tarian adat, lagu dan lain-lain untuk diwariskan kepada generasi
penerus bangsa (Abidin et al., 2023). Salah satu contoh dari peran
perempuan sebagai tameng adat & budaya dapat dilihat dari salah
satu bentuk kebudayaan yang disalurkan melalui estetika tarian
asal keadatan Lampung yakni, Tari Sigeh Penguten (siger
pengantin). Tari Sigeh Penguten merupakan hasil pengembangan
dan modifikasi dari tarian tradisi asli khas masyarakat Lampung
yakni Tari Sembah. Tarian ini dibawakan dari 7 penari
perempuan yang mengenakan setelan pakaian adat Lampung
(setelan merah untuk adat pepadun dan setelan putih untuk adat
pesisir) serta dilengkapi pula dengan aksesoris khasnya yakni
siger (mahkota emas), tanggai (penutup jari berbentuk kerucut



23

dan berwarna emas), gelang kano, gelang burung, papan jajar,
pending dan kalung berbentuk buah jukum (Tari Sigeh
Pengunten, Tradisi Penyambutan Tamu Agung Ala Lampung,
2024).

Tarian ini biasanya dibawakan untuk menyambut tamu-
tamu agung dalam berbagai acara formal seperti pernikahan,
khitanan dan acara-acara penting lainnya. Di pertengahan prosesi
tari, ratu pengantin (penari paling depan) akan membagikan sirih
atau permen yang berada di dalam tepak atau kotak khas
berwarna coklat emas sebagai bentuk penghormatan kepada para
tamu agung yang sedang disambut. Dengan alunan instrumen
gambang kromong sebagai latarnya, tari ini dibawakan dengan
gerakan-gerakan yang lembut, lentik dan luwes selama kurang
lebih 8 menit (Tari Sigeh Pengunten, Tradisi Penyambutan Tamu
Agung Ala Lampung, 2024).

. Perempuan Sebagai Pimpinan dalam Upacara Adat.

Di beberapa keadatan, perempuan memiliki aksi penting dalam
beberapa prosesi keadatan. Salah satu contohnya ialah pada
keadatan Gorontalo, dimana perempuan mengisi bagian sebagai
peran utama dalam rangkaian prosesi pernikahan adat. Dalam
pelaksanaannya, terdapat 5 tahapan yang dipimpin oleh
perempuan yakni, Tolobalango (prosesi lamaran tanpa dihadiri
pihak laki-laki), Mopotilantahu (malam pertunangan), Akaji
(prosesi akad nikah), Mopotuluhu (menidurkan pengantin),
Modelo (mengantar pengantin wanita ke rumah suaminya) dan
Mohama (menjemput kembali pengantin dari rumah mempelai
pria) (Karim & Samsudin, 2020).

. Perempuan Sebagai Tetua Adat.

Terdapat beberapa suku yang menganut sistem kekerabatan
matrilineal menempatkan perempuan pada hierarkis yang cukup
tinggi dalam sistem keadatannya. Contohnya ialah pada

masyarakat adat Rokan Hulu khususnya di Luhak Rambah,



24

dimana perempuan diberikan kedudukan sebagai kaum soku atau
induk suku yang berhak untuk menerima ataupun menolak bakal
tetua adat yang terpilih apabila sesuai dengan ketentuan adat yang
berlaku (Saragih et al., 2021).

Biarpun perempuan acap kali berada dibawah bayang-bayang laki-laki
apabila berbicara soal keadatan, nyatanya mereka memiliki berbagai
peranan yang vital terhadap kebudayaan itu sendiri. Peran mereka
seharusnya dapat dilihat sebagai hal yang memberikan pengaruh sama
besarnya dengan peranan laki-laki dalam sistem adat. Perempuan tak
semerta-merta disimbolkan dengan estetika, keindahan dan domestik,
namun sebagai salah satu pemilik peran dan hak yang juga wajib
menjalankan dan dipenuhi hak-haknya, terkhusus dalam keadatan.

2.5.3 Perempuan dalam Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak
Marga Telukbetung

Meskipun berasal dari salah satu suku yang menggunakan paham
patriarki dalam keadatannya, perempuan dalam komunitas adat
Penyimbang Tuha Bandakh Balak tetap memiliki fungsi serta peran
yang penting dalam berbagai bentuk keadatan yang berlaku.
Berdasarkan hasil pra-riset dengan perangkat adat di Negeri Olok
Gading, peran perempuan dapat dilihat dilihat ketika diadakannya
acara-acara adat seperti pernikahan. Seorang ratu bersama dengan para
perempuan lainnya bertanggung jawab atas para tamu undangan,
kemudian tata ruang serta estetika dan konsumsi acara. Selain itu,
seorang ratu juga diwajibkan untuk mendampingi pangeran dalam

acara-acara keadatan dan memberikan masukan apabila diperlukan.

Bentuk lain dari pentingnya keterlibatan perempuan dalam keadatan ini
juga dapat dilihat dalam Upacara Adat ‘deduaian’ yang merupakan
suatu upacara pernikahan ‘sebambangan’ (kawin lari) adat Lampung,
dimana seorang ratu diwajibkan untuk turun langsung dalam proses

upacara untuk memberikan do’a dan ‘nyecah air’ yang ditujukan untuk



25

memadamkan api perselisihan yang timbul akibat sebambangan dari
pihak keluarga bujang dan gadis agar keduanya kembali berdamai dan
menjadi satu kesatuan. Pangeran JN juga menjelaskan bahwasanya,
meskipun patriarki masih dianut baik dalam keadatan ataupun
kehidupan sehari-hari, dalam keadatan Penyimbang Tuha, musyawarah
wajib dilakukan agar dapat mencapai kesepakatan yang disepakati oleh
kedua pihak keluarga.

2.6 Tinjauan Sistem Kekerabatan

2.6.1 Definisi Sistem Kekerabatan

Sistem kekerabatan ialah sistem yang menjadi salah satu prinsip
mendasar dalam proses menata individu ke dalam peran, kategori dan
kelompok sosial. Seorang antropolog terkenal asal Prancis, Strauss
menggambarkan sistem kekerabatan sebagai bentuk hubungan sosial
yang terjalin melalui ikatan pernikahan dan keturunan. Levi Strauss
juga menegaskan bahwasanya kinship system merupakan media yang
digunakan oleh masyarakat dalam proses menata diri serta mendirikan
susunan/struktur sosial (Strauss, 1969). Kemudian Koentjaraningrat
selaku antropolog asal Indonesia menerangkan sistem kekerabatan
sebagai sebuah sistem hubungan yang terbentuk dari norma-norma
sosial yang ada dalam masyarakat, dimana sistem ini merangkai pola
komunikasi antara individu satu dengan individu lainnya yang
mempunyai  hubungan darah, perkawinan ataupun keturunan

(Koentjaraningrat, 2009).

Melalui sistem ini, maka akan memunculkan hubungan keluarga yang
konkret atau jelas sehingga dapat mengeratkan hubungan dan kerja
sama dalam berbagai aspek kehidupan sosial, ekonomi serta keluarga.
Bechofen dalam Koentjaraningrat (1974) menerangkan 4 tahapan dari
perkembangan keluarga/ sistem kekerabatan yang telah dilalui oleh
manusia dari waktu ke waktu. Adapun 4 tahapan tersebut dikenal
dengan istilah promiskuitas (promiscuity), matrilineal (matriarchaat),



26

patrilineal (patriarchaat) serta bilateral (parental) (Achmad, 2021).
Adapun penjelasan mengenai 4 tahapan tersebut akan dijabarkan

sebagai berikut.

1. Tahap Promiskuitas
Merupakan waktu dimana manusia masih hidup bebas tanpa
adanya aturan dan hukum yang mengikat layaknya hewan. Pada
tahapan ini, laki-laki dan perempuan melakukan proses
perkawinan secara bebas dan melahirkan keturunan tanpa
adanya ikatan keluarga ataupun pernikahan yang sah.

2. Tahap Matrilineal
Dalam tahapan ini, manusia mulai menyadari akan jalinan
hubungan antara ibu dan anak. Namun, pada tahapan ini anak
belum mengenal ayah sehingga hanya mengenal dan menjalin
hubungan kekeluargaan dengan ibu. Karena itu, ibu berperan
sebagai kepala keluarga dan garis keturunan terus mengalir dari
sang ibu. Perkawinan antara ibu dan anak juga dihindari dalam
tahapan ini sehingga akhirnya membentuk suatu adat yang
bernama ‘eksogami’ dimana individu dilarang menikahi
individu yang berada pada suatu kelompok sosial yang sama
agar menghindari perkawinan sedarah (Koentjaraningrat, 2009).

3. Tahap Patrilineal
Setelah berevolusi, laki-laki kian menyadari akan adanya rasa
ketidakpuasan dengan sistem keturunan dan sosial yang
mendudukan perempuan dalam harkat kepemimpinan.
Akibatnya, lahirlah tahapan baru yang menjadikan laki-laki
sebagai kepala keluarga dan mata rantai dari garis keturunan
anak-anaknya. Pada awal masa ini, kaum laki-laki membawa
calon istrinya dari kelompok lain ke dalam kelompoknya sendiri
untuk kemudian menetap dan melanjutkan keturunannya disana.

4. Tahap Parental
Dalam tahap terakhir ini, sistem patriarkat perlahan memudar
dan melebur kedalam bentuk sistem yang baru. Sistem parental



27

melahirkan bentuk adat baru yang memperbolehkan pernikahan
dalam suatu kelompok sosial yang sama (endogami).
Karenanya, keturunan mereka dapat menjalin hubungan
kekerabatan dengan keluarga dari kedua orangtuanya

(Koentjaraningrat, 2009).

2.6.2 Kelompok-Kelompok Kekerabatan

Sistem kekerabatan memiliki cakupan bahasan yang cukup luas dalam
pengetahuan akan manusia dan masyarakat. Murdock, seorang
antropolog dan profesor asal Amerika, memilah masyarakat dalam
beberapa bentuk kelompok kekerabatan berdasarkan fungsi sosial dan
universal (Achmad, 2021). Adapun bentuk-bentuk kelompok

kekerabatan tersebut akan dirincikan sebagai berikut.

1. Keluarga Inti (Nuclear Family)
lalah kelompok kekerabatan terkecil yang terdiri dari anggota
keluarga inti seperti ayah, ibu dan anak yang masih lajang.
Dalam kelompok ini, seluruh anggota tinggal satu atap dan
menjadi kesatuan dalam rumah tangga.

2. Keluarga Luas (Extended Family)
Merupakan kelompok yang mencakup diluar lingkup keluarga
inti. Anggota extend family terdiri atas nuclear family yang
ditambah dengan kakek-nenek, paman, bibi dan persepupuan.
Dalam kelompok ini, keseluruhan anggotanya juga tinggal
dalam satu rumah dan membentuk keluarga besar.

3. Kaum/Uxuriokal (Kindred)
Kaum adalah jenis kekerabatan yang memiliki fleksibilitas di
dalamnya, sehingga memungkinkan individu untuk memiliki
jaringan kekerabatan yang menyeluruh dan mencakup kedua
belah pihak orang tuanya. Jenis kelompok ini biasanya banyak
ditemukan pada masyarakat modern dimana jalinan

persaudaraan terjalin dengan lebih adaptif.



28

4. Klan (Clan)

Jenis kelompok ini terbentuk dari sekumpulan orang yang
memiliki satu garis keturunan nenek moyang, baik secara sistem
patriarchaat ataupun matriarchaat. Kelompok ini terbagi
kedalam 2 jenis yakni klan besar (maximal lineage clan) dan
klan kecil (minimal lineage clan). Klan biasanya identik dengan
simbol-simbol yang menjadi kekhasan mereka dan salah satu
bentuk dari kelompok ini ialah kemargaan.

5. Keluarga Ambilineal Kecil (Minimal Ramage)
Koentjaraningrat menyebut jenis kelompok ini dengan sebutan
corporate kingroup, dimana kelompok memiliki kemiripan
dengan kindred karena garis keturunan ditarik dari kedua belah
pihak atau bersifat ambilineal. Dalam kelompok ini, setiap
anggotanya masih memiliki jaringan kekerabatan yang dekat
dan saling berinteraksi.

6. Keluarga Ambilineal Besar (Maximal Ramage)

Kelompok ini disebut juga sebagai occasional kingroup, dimana
di dalamnya terdapat banyak klan yang berasal dari 1 garis
keturunan nenek moyang namun sudah terputus secara interaksi
karena lingkupnya yang lebih luas dan jarak tempat tinggal yang
tersebar.

7. Paroh Masyarakat (Moiety)

Kelompok ini merupakan gabungan antara klan kecil dan klan
besar. Seperti namanya, kelompok ini menggabungkan separoh
masyarakat dari masing-masing klan sehingga menjadi 1
kelompok yang sama. Kelompok ini lahir dari bentuk adat
perkawinan antar suku “eksogami” yang bertujuan untuk
memperluas sistem kekerabatan dan menyatukan antar

kelompok yang berbeda.

Adat Lampung merupakan salah satu keadatan yang menerapkan sistem
kekerabatan patrilineal (garis keturunan ayah) dalam keadatannya. Hal
ini dapat ditelaah dari sistem keadatannya yang selalui dikepalai oleh



29

laki-laki sebagai tetua adat serta laki-laki sebagai pemegang kekuasaan
baik dalam kehidupan sehari-hari ataupun dalam adat. Sebagai contoh,
perempuan dalam keadatan Lampung Abung Buay Nunyai senantiasa
patuh dan taat kepada suami dan ayahnya sebagaimana penerimaan dan
pemahaman akan budaya patriarki yang menjadi dasar keadatan mereka
(Slamet, 2007). Contoh lainnya dapat dilihat pada masyarakat suku
Pepadun di Tegineneng, Pesawaran, pewaris harta warisan sepenuhnya
diserahkan kepada anak laki-laki tertua karena dianggap sebagai kepala
keluarga yang bertanggung jawab untuk menjaga, mengurus dan
melindungi keluarganya (Habib et al., 2019).

Begitu pula dengan keadatan Lampung Pesisir Sai Batin di Negeri Olok
Gading, Telukbetung Barat yang juga berdasar pada sistem patriarki
dan menjalankan sistem kekerabatan patrilineal dalam keadatan dan
kesehariannya. Kebuaian ini dipimpin oleh seorang pangeran adat,
sementara istrinya yang bergelar ratu penyimbang adat akan
mendampingi kepemimpinan dibawah suaminya. Perempuan banyak
bergerak dalam rumah tangga dan estetika, serta dalam beberapa prosesi
adat seperti upacara pernikahan dan acara-acara keadatan lainnya.
Sampai saat ini, adat Lampung masih dikenal sebagai salah satu
kesukuan yang masih menerapkan sistem patriarki dalam berbagai
aspek kehidupannya, meskipun telah mengalami banyak perubahan

seiring dengan berjalannya zaman.

2.7 Teori Patriarki dari Sylvia Walby (1990)

Sylvia Walby merupakan salah satu teoretisi feminis kontemporer yang
paling berpengaruh dalam penelitian terkait struktur ketimpangan gender.
Dalam salah satu karya unggulannya di tahun 1990 yang bertajuk “Theorizing
Patriarchy”, Walby mendefinisikan patriarki sebagai suatu sistem struktur
dan praktik sosial di mana laki-laki mendominasi, menindas, dan
mengeksploitasi perempuan. Patriarki bukanlah sekadar ideologi atau
kepercayaan tradisional yang menempatkan laki-laki di posisi superior,

melainkan suatu sistem sosial yang kompleks, berlapis, dan terstruktur



30

(Walby, 1990). Berdasarkan definisi tersebut, terdapat 2 hal pokok terkait
sistem patriarki.

Pertama, patriarki memiliki struktur sosial yang dapat diidentifikasi secara
empiris. Kedua, struktur dan praktik tersebut pada akhirnya senantiasa
melahirkan dominasi dan eksploitasi terhadap perempuan dalam berbagai
ranah kehidupan. Dengan kata lain, patriarki merupakan suatu fenomena
sosial yang tak semerta-merta berdiri dengan sendirinya, melainkan
terintegrasi dalam organisasi ekonomi, politik, budaya, serta keluarga
(Walby, 1990).

Dalam konteks patriarki, Walby mengembangkan kerangka analitis yang
terdiri atas 6 struktur patriarki. Keenam struktur tersebut bekerja secara
simultan dan saling menopang antara satu dan lainnya sehingga menciptakaan
pola ketidaksetaraan yang stabil namun fleksibel dan dapat beradaptasi
terhadap perubahan sosial (Walby, 1990). Adapun 6 struktur patriarki

tersebut akan dijabarkan pada poin-poin berikut.

1. Patriarki dalam Rumah Tangga (Household Production)

Menurut perspektif Walby, rumah tangga merupakan fondasi awal
dari lahirnya ketimpangan gender. la menegaskan bahwa pembagian
kerja domestik yang tidak dibayar merupakan salah satu bentuk
eksploitasi paling mendasar terhadap perempuan. Pada struktur ini,
perempuan tidak hanya dibebani oleh tanggung jawab domestik, tetapi
juga ditempatkan dalam posisi ketergantungan secara ekonomi.
Bahkan ketika perempuan bekerja di ruang publik, mereka tetap
dipandang sebagai peneanggung jawab utama dalam pekerjaan di
ranah domestik.

2. Patriarki dalam Relasi Upah dan Pekerjaan (Paid Employment)
Dalam struktur ini, Walby berfokus pada bagaimana pasar kerja
modern justru memperdalam ketimpangan gender. la menerangkan
bahwa perempuan mengalami segmentasi kerja yang bersifat sistemik.
Misalnya, perempuan cenderung ditempatkan pada sektor dengan
upah yang rendah, pekerjaan yang bersifat informal, hingga posisi



31

jenjang karier yang tidak jelas. Fenomena tersebut yang kemudian
ditambah oleh ekspektasi sosial bahwa perempuan harus
memprioritaskan keluarga di banding pekerjaan merupakan bagian
dari mekanisme institusional yang menghambat kemajuan perempuan.
Sehingga, sektor pekerjaan bukanlah institusi yang bersifat netral,
melainkan suatu sistem yang menyerap dan memperkuat nilai
patriarkal yang telah terbentuk dari sistem domestik sebelumnya.

. Patriarki dalam Negara (The State)

Walby memandang negara sebagai suatu institusi yang dibangun
berdasarkan kepentingan laki-laki. Meskipun negara tampak bersifat
objektif dan rasional, negara juga mengandung sifat bias gender yang
terstruktur dalam hukum, kebijakan, serta birokrasi. Negara seringkali
gagal melindungi perempuan dari kekerasan, memberikan akses
terbatas terhadap sumber daya, serta membuat kebijakan yang
memperkuat ketergantungan perempuan pada struktur rumah tangga.

. Patriarki melalui Kekerasan Maskulin (Male Violence)

Sttruktur ini menempatkan kekerasan sebagai suatu alat kontrol sosial.
Walby menjelaskan bahwa kekerasan laki-laki terhadap perempuan
baik fisik, psikologis ataupun verbal, merupakan mekanisme untuk
mempertahankan dominasi mereka terhadap perempuan. Dalam hal
ini, kekerasan tidak didefinisikan sebagai tindakan individual,
melainkan sebagai fenomena sosial yang dilegitimasi oleh norma
budaya dan kelemahan hukum. Rasa takut yang ditimbulkan dari
kekerasan juga dapat membatasi mobilitas dan partisipasi perempuan
dalam ruang publik.

. Patriarki dalam Seksualitas (Sexuality)

Walby memandang seksualitas sebagai arena politis yang diregulasi
untuk melayani kepentingan laki-laki. Seksualitas terhadap
perempuan dibangun melalui norma moral, nilai kesopanan, serta
pengendalian tubuh yang membatasi ekspresi dan otonomi
perempuan. Konsep seperti kesucian perempuan, kontrol kehormatan,

dan standardisasi perilaku seksual perempuan menunjukkan



32

bagaimana patriarki dapat menciptakan batasan yang ditujukan untuk
mengatur perilaku dan identitas perempuan dalam suatu masyarakat.
6. Patriarki dalam Kebudayaan (Cultural Institutions)

Dalam struktur ini, institusi budaya seperti media, pendidikan, hingga
agama berfungsi sebagai mekanisme simbolik yang membuat
dominasi laki-laki terlihat normal, wajar, atau bahkan ideal.
Representasi perempuan dalam media sebagai objek, penguatan
stereotip gender dalam pendidikan, serta legitimasi nilai patriarkal
dalam praktik keagamaan merupakan contoh bagaimana budaya
memberi landasan ideologis yang memperkuat struktur patriarki

lainnya.

Selanjutnya, Walby juga membagi patriarki kedalam 2 jenis yang
menggambarkan terkait dominasi laki-laki yang berubah mengikuti
perkembangan dalam masyarakat. Adapun kedua tipe patriarki tersebut ialah

sebagai berikut.

1. Patriarki Privat (Private Patriarchy): yakni tipe patriarki yang
terjadi berdasarkan dominasi laki-laki dalam rumah tangga dan
hubungan personal.

2. Patriarki Publik (Public Patriarchy): yakni tipe patriarki yang
terjadi dalam ranah yang lebih luas seperti negara, pasar Kkerja,
organisasi sosial, dan institusi publik.

Walby menjelaskan, bahwa masyarakat modern cenderung bergerak dari tipe
patriarki privat menuju patriarki publik. Namun, kedua tipe tersebut saling
terhubung antara satu sama lainnya, karena Walby beranggapan bahwa arus
modernisasi tidak menghilangkan ideologi atau sistem patriarki, melainkan
mengubah bentuknya mengikuti perkembangan/perubahan zaman dan
masyarakat di dalamnya. Melalui teori ini, peneliti dapat mengidentifikasi
dinamika perempuan Sai Batin dalam masyarakat adat Lampung Pesisir yang
menganut sistem patriarki melalui beberapa struktur patriarki yang
dikemukakan olen Walby tersebut. Kemudian, melalui kedua tipe patriarki

yang mencakup patriarki privat dan publik, penelitian ini dapat



33

mengidentifikasi bentuk perubahan sosial yang mungkin terjadi kepada
perempuan dalam masyarakat adat.

2.8 Penelitian Terdahulu

Penelitian ini akan mengangkat tema mengenai perempuan Sai Batin dalam
masyarakat adat Lampung Pesisir yang menganut paham patriarki dalam
keadatannya. Guna mempermudah peneliti dalam memfokuskan masalah
penelitian serta menghasilkan suatu kebaruan penelitian, maka peneliti telah
menyiapkan beberapa penelitian terdahulu dengan tema penelitian yang
berkaitan dengan tema penelitian yang akan dilakukan. Adapun hasil
penelitian terdahulu yang telah disiapkan oleh peneliti akan dijabarkan pada
tabel berikut.

Tabel 2. Penelitian Terdahulu

No. Penelitian Terdahulu Hasil Penelitian

1. | Penelitian Zaenal Muttagien | Penelitian ini menunjukkan bahwa masyarakat suku
(2019) dengan judul, “Peran | Baduy yang umumnya dikenal sebagai masyarakat
Perempuan dalam Tradisi tradisional yang sangat tertutup, tertinggal dan
Sunda Wiwitan”. kurang beradab ternyata memiliki keadaban yang
jauh dari kata buruk. Disaat kebanyakan suku di
Indonesia yang mengimplementasikan sistem
patriarki dalam unsur keadatannya, suku Baduy
justru banyak melibatkan perempuan dalam sistem
keadatannya serta menganggap bahwa perempuan
dan laki-laki itu seharusnya setara karena keduanya
hidup untuk saling melengkapi. Hal ini ditunjukkan
dari pelaksanaan Tradisi Sunda Wiwitan, yang
dimana laki-laki dan perempuan memiliki porsi dan
fungsi yang sebanding dan saling melengkapi
antara satu sama lain. Sebagai contoh, dalam
upacara khitanan, Bengkong (laki-laki) akan
memimpin segala prosesi yang dibutuhkan dalam
ritualnya, sementara dalam upacara kelahiran, maka
akan dipimpin ritualnya oleh Paraji (perempuan-
perempuan). Masyarakat suku Baduy memandang
aturan adat (pikukuh) sebagai suatu warisan dari
para leluhur yang harus selalu dijaga dan
diimpelementasikan selamanya.

2. | Penelitian Hairunisa Binti Hasil dari penelitian ini menerangkan bahwa seperti
Karim, dkk (2020) dengan halnya suku-suku di Indonesia lainnya, sistem
judul, “Peran Perempuan keadatan dan berbagai prosesi atau acara keadatan
dalam Adat Istiadat di Gorontalo juga lebih di dominasi oleh peran laki-
Gorontalo”. laki. Meskipun demikian, ternyata para perempuan

di tanah Gorontalo pun memiliki banyak peranan
penting dalam berbagai aspek adat istiadatnya,
khususnya dalam adat perkawinan, adat kelahiran
dan adat kematian. Dalam setiap prosesi adatnya,




34

perempuan memiliki 2 peran yang terbagi atas
peran utama dan sebagai peran pendukung. Salah
satu contoh pelaksanaan upacara keadatan yang
banyak di dominasi oleh peranan perempuan ialah
dalam tradisi adat kelahiran, dimana dari 4 tahap
tradisi yang meliputi Molontalo (meraba perut),
Molobungo Yiliyala (mengubur plasenta), Buli’a’a,
Mapoto’opu dan Molunggelo (meningkatkan vital
bayi) hingga Mapolihu lo Limu dan Mongubingo
(membersihkan ~ bayi),  perempuanlah  yang
memimpin  seluruh  prosesinya. ~ Meskipun
perempuan cenderung memiliki peran sebagai
pendamping dalam hampir seluruh agenda
keadatan, namun mereka memiliki berbagai peran
yang cenderung sentral dan penting untuk
kelancaran acara tersebut.

Penelitian Khoirul Huda
(2020) dengan judul, “Peran
Perempuan Samin dalam
Budaya Patriarki di
Masyarakat Lokal
Bojonegoro”.

Penelitian ini memaparkan tentang bagaimana
perempuan Samin memiliki stigma yang buruk
dalam pandangan masyarakat Bojonegoro sebagai
bentuk pengaruh di masa lampau yang menganggap
perempuan tidak memiliki kemampuan untuk dapat
menyandingi peranan laki-laki. Meski saat ini
dalam kehidupan sehari-hari perempuan Samin
sudah menjalani kehidupan yang normal mengikuti
perkembangan zaman, namun ideologi patriarki
masih tetap ada dan hidup diantara mereka. Berkat
pengaruh budaya Jawa yang cukup memahami akan
pentingnya peran perempuan dalam khususnya
kehidupan adat, perempuan Samin memiliki peran
yang penting sebagai pewaris budaya dan tradisi
lokal, sebagai penghubung komunikasi dengan
komunitas luas serta menjadi guru yang
memberikan ilmu dan mewarisi warisan-warisan
luhur seperti kekhasan tradisi lokal, serta norma-
norma keadatan yang harus dilestarikan.

Penelitian Geofani Milthree
Saragih (2021) dengan judul,
“Kedudukan Perempuan
dalam Masyarakat Hukum
Adat Melayu Riau”.

Penelitian ini menunjukkan, terdapat perbedaan
dalam peranan dan kedudukan perempuan dalam
masyarakat Riau sebagai bentuk dari perbedaan
sistem keadatan di wilayah-wilayah yang ada di
Riau. Di wilayah yang menerapkan sistem
kekerabatan matriarkat (garis keturunan ibu),
perempuan memiliki peranan dan kedudukan yang
lebih dominan dan dihormati dibanding laki-laki,
dimana perempuan juga dapat memiliki kedudukan
disamping kepala adat dan turut mengambil peran
dalam sistem keadatan. Sebagai contoh, dalam adat
Melayu Riau, perempuan akan mendapat gelar
sebagai permaisuri apabila ia dinikahi oleh seorang
Sultan dan diberikan kewenangan untuk berperan
besar dallam membangun pendidikan, merangkai
rumah tangga adat dan mengurus rumah adat.
Kemudian, terdapat juga beberapa wilayah yang
memberikan hak khusus kepada perempuan untuk
menolak atau mengulang pemilihan terhadap kepala
adat asalkan memiliki alasan yang sesuai dengan
peraturan adat yang berlaku. Sebagai contoh, dalam
masyarakat adat Rokan Hulu khususnya Luhak
Rambah, perempuan dipandang sebagai kaum soku




35

dan diberikan hak istimewa sebagai induk suku
untuk menerima dan menolak terpilihnya seorang
datuk (kepala adat) sesuai dengan aturan keadatan
yang ada.

5. | Penelitian Jenjen Zainal Penelitian ini menjelaskan bahwa perempuan
Abidin, dkk (2023) dengan memiliki fungsi dan peranan yang penting dalam
judul, “Perempuan Berdaya: | menjaga dan mempertahankan budaya tradisional.

Memperkuat Peran Ada beberapa aspek yang menunjukkan pentingnya
Perempuan dalam Budaya peran perempuan dalam budaya tradisional,
Tradisional”. diantaranya ialah sebagai pemelihara budaya

dengan menjadi penjaga ilmu pengetahuan dan
praktik tradisional, serta menurunkan nilai, norma
serta adat istiadat kepada generasi selanjutnya.
Kemudian, perempuan juga berperan sebagai
penghubung sosial dalam budaya sosial dimana
mereka memainkan peran selaku pengantin, ibu,
saudari ataupun selaku bagian dari kelompok
kebudayaan setempat. Lalu, perempuan juga dapat
berperan sebagai pemimpin budaya, dimana mereka
menjadi pimpinan dalam prosesi upacara adat,
pakar pengetahuan terkait kebudayaan lokal, dsb.
Meskipun suku di Indonesia banyak menganut
paham patriarki, namun tak sedikit pula dari mereka
yang memberikan tempat untuk perempuan
memainkan perannya yang juga penting dalam adat
dan kebudayaan.

(Sumber: olahan data peneliti, 2025)

Terdapat beberapa perbedaan antara penelitian terdahulu pada tabel 3 dengan
penelitian yang akan dilakukan. Perbedaan yang pertama ialah kelompok
keadatan yang menjadi fokus penelitian, dimana kelompok adat atau suku
yang akan diteliti oleh peneliti ialah suku Lampung Pesisir Sai Batin,
sementara pada penelitian terdahulu, mereka memilih berbagai kelompok
masyarakat adat yang berbeda-beda seperti suku Samin, Sunda Wiwitan,
Gorontalo hingga Melayu Riau. Kemudian yang kedua, pada studi literatur
diatas, fokus penelitian lebih tertuju kepada peranan perempuan dalam
rangkaian acara dan prosesi adat. Belum ada penelitian yang membahas
tentang bagaimana perempuan memaknai dirinya sebagai bagian dari
masyarakat adat yang menganut sistem patriarki dan bagaimana bentuk
keterlibatan perempuan dalam keadatan tersebut.

Karena itu, berdasarkan gap penelitian yang telah dicantumkan, peneliti

bertekad untuk lebih memfokuskan penelitian ini pada perempuan Sai Batin



36

dalam adat, khususnya di keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak Marga
Telukbetung, Negeri Olok Gading. Penelitian terdahulu diatas juga dapat
dijadikan sebagai bahan referensi dari berbagai bentuk keterlibatan

perempuan di berbagai keadatan patriarki yang berbeda.



I11. METODE PENELITIAN

3.1 Metode Penelitian

Penelitian ini akan menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
etnografi guna mendapatkan data dan hasil yang detail mengenai perempuan
dalam komunitas adat Penyimbang Tuha. Penelitian kualitatif dianggap
sebagai salah satu metode penelitian yang dilakukan untuk memahami suatu
fenomena sosial melalui proses pengamatan yang mendalam dan
menuangkannya pada tulisan deskriptif yang detail dan terarah. Miles dan
Huberman mendefinisikan data kualitatif sebagai deretan kata-kata yang
menjelaskan tentang suatu konteks secara mendalam daripada deretan angka-
angka. Melalui data yang dikumpulkan secara kualitatif, peneliti dapat
menjabarkan dan menjelaskan suatu peristiwa secara kronologis dan runtut,
menilai sebab-akibat dalam pandangan dan pemikiran dari informan, dan
memperoleh penemuan-penemuan baru di dalamnya (Miles & Huberman,
1992).

Adapun etnografi merupakan salah satu pendekatan yang digunakan dalam
penelitian kualitatif. Denzin memandang etnografi lebih dari sekedar proses
dan cara mengumpulkan data, ia menganggap bahwa pendekatan ini
merupakan suatu proses memahami kehidupan manusia secara mendalam
melalui pengalaman, interaksi, dan makna serta nilai budaya yang mereka
jalani sehari-hari. Dalam bukunya yang berjudul “Interpretive Qualitative”,
Denzin menjelaskan bahwa etnografi bukan hanya metode untuk mengamati
kehidupan dari suatu kelompok sosial, tetapi juga tentang cara menuliskan
hasil pengamatan tersebut secara rinci (Denzin, 1997).



38

Karena itu, demi mendapatkan data yang maksimal, teknik pengumpulan data
yang digunakan dalam pendekatan ini meliputi observasi, wawancara dan
dokumentasi agar data yang dihasilkan mampu menggambarkan dan
menjabarkan kondisi lapangan secara jelas dan terperinci sesuai dengan

ketentuan metode etnografi.

Lebih lanjut, peneliti telah melakukan observasi, wawancara dan dokumentasi
bersama para informan di tanggal 25 Mei dan 1 Juni 2025. Selama
menjalankan proses penelitian, peneliti tentunya menjumpai beberapa
tantangan yang pada akhirnya melahirkan kekurangan dari temuan yang akan
dijabarkan pada hasil penelitian ini. Adapun tantangan yang dihadapi meliputi

hal-hal sebagai berikut.

1. Penentuan waktu wawancara: dikarenakan mayoritas informan
masih bekerja, peneliti agak kesulitan untuk menyamakan jadwal
wawancara dengan para informan.

2. Ketiadaan giat adat: selama penelitian di lapangan berlangsung,
sedang tidak terdapat kegiatan adat yang sedang berlangsung sehingga
observasi peneliti hanya terbatas pada saat wawancara dan keterangan
lisan dari informan.

3. Keterbatasan waktu penelitian: dikarenakan waktu penelitian yang
terbatas untuk turun lapangan, tidak begitu banyak dokumentasi
lapangan yang dapat dikumpulkan. Peneliti juga belum sempat
melihat langsung keterlibatan perempuan dalam prosesi adat karena
tidak terdapat giat adat yang sedang di gelar pada saat proses
penelitian berlangsung.

3.2 Lokasi Penelitian

Penelitian ini dilakukan di Kelurahan Negeri Olok Gading, Kecamatan
Telukbetung Barat, Bandar Lampung. Lokasi penelitian ini dipilih karena
Kelurahan Negeri Olok Gading merupakan salah satu wilayah di perkotaan
Bandar Lampung yang masih cukup kental akan kebudayaannya, khususnya
kebudayaan Lampung Pesisir sehingga memiliki kategori yang sesuai dan

dibutuhkan oleh peneliti. Selain itu, peneliti juga pernah melaksanakan riset



39

yang juga mengangkat tema tentang kebudayaan dan keadatan di tahun 2023,
sehingga peneliti telah membangun relasi dengan masyarakat disana dan
memiliki wawasan yang cukup luas akan sejarah kebudayaan serta
masyarakat adat yang tinggal di sana. Karenanya, peneliti memiliki cukup
banyak informasi mengenai sejarah berdirinya keadatan masyarakat adat
Penyimbang Tuha, serta apa saja bentuk kebudayaan yang masih lestari
sampai saat ini hingga latar belakang sistem keadatan yang didapatkan

melalui wawancara dan observasi selama proses riset.

Dengan demikian, penelitian ini dilakukan guna mendalami lebih lanjut
terkait masyarakat adat dan keadatan yang lebih menjurus dan terfokus
kepada pemaknaan perempuan terhadap dirinya, bagaimana mereka
menjalankan fungsinya selaku bagian dari keadatan serta apa saja tantangan
yang dihadapi selaku bagian dari kelompok adat yang patriarkat.

3.3 Penentuan Informan

Informan menjadi salah satu aspek penting dalam suatu penelitian yang akan
dilakukan. Informan berperan sebagai fasilitator informasi akan fenomena
yang di bahas dalam suatu penelitian. Dalam penentuan informan pada suatu
penelitian, peneliti perlu mencermati kriteria yang dibutuhkan untuk
menggali informasi terkait penelitian yang tengah dilakukan. Adapun kriteria
informan yang dibutuhkan dalam penelitian ini ialah seorang yang tergabung
dalam perangkat adat selaku kumpulan orang yang berpengaruh dalam
kelangsungan sistem keadatan serta amat memahami berbagai instrumen
keadatan di dalamnya. Perangkat adat merupakan informan penting dalam
penelitian yang dapat memberikan informasi terkait sejarah, budaya, prosesi
bahkan fungsi dalam keadatan tersebut. Adapun perangkat adat dapat terdiri
dari berbagai posisi seperti pangeran adat sebagai tetua adat, ratu penyimbang
adat, dalom dan raja. Dalam penelitian ini, informan perempuan lebih
diutamakan mengingat judul dari penelitian yang berfokus pada perempuan-

perempuan Sai Batin.

Adapun biodata lengkap dari para informan dalam penelitian ini akan

ditampilkan dalam tabel berikut.



Tabel 3. Biodata Informan

40

BIODATA INFORMAN
. . Informan Informan Informan Informan Informan
Poin Informasi
1 2 3 4 5
1. | Nama JP DW EY IL NA
2. | Usia 45 tahun 40 tahun 50 tahun 69 tahun 62
3, | Status Menikah | Menikah Menikah Menikah Menikah
pernikahan
Pendidikan S1
4. | torakhir S1(UBL) | S1(UNILA) | S1(STIE) (SABURAI) SD
. Anggota Pegawai Pegawai Pensiunan Ibu Rumah
5. | Pekerjaan Polri BUMD Swasta PNS Tangga
Pangeran
] ?:éirk) IN RatuPM | Galuh A Batin B (Rpaﬂzr%gan
' /Pimpinan | IlI/Ratu Adat | /Pulambanan | /Pulambanan
/Peran an)
Adat
Lama
tinggal di . . 17 tahun . . 52 tahun . .
7. lingkungan Sejak lahir (sejak 2008) Sejak lahir (sejak 1973) Sejak lahir
adat

(Sumber: Olahan Data Peneliti, 2025)

3.4 Teknik Pengumpulan Data

Dalam proses meneliti, teknik pengumpulan data menjadi salah satu core
untuk memecahkan dan menyelesaikan masalah penelitian. Karena itu,
penting bagi peneliti untuk menentukan metode pengumpulan data yang

diperlukan sesuai dengan kebutuhan penelitian. Adapun data penelitian akan

dikumpulkan melalui proses wawancara mendalam, observasi dan
dokumentasi.
1. Observasi

Teknik pengumpulan data penelitian yang dilakukan melalui proses
pengamatan lapangan disebut sebagai observasi. Observasi dilakukan
guna mendapatkan data dalam bentuk gambaran yang nyata dan
mendetail terkait suatu peristiwa di lapangan. Miles dan Huberman
menjelaskan bahwa observasi dapat memberikan kesempatan bagi
peneliti untuk menangkap fenomena yang tidak dapat sepenuhnya

dijelaskan melalui wawancara (Miles & Huberman, 1992). Adapun



41

penelitian ini menggunakan jenis observasi tak terstruktur yang
dilakukan tanpa berdasar pada pedoman sehingga peneliti dapat
mengembangkannya sesuai dengan kondisi lapangan.
2. Wawancara Mendalam
Miles dan Huberman menjelaskan wawancara sebagai proses
interaktif yang memungkinkan informan untuk menguraikan
pengalaman, keyakinan, dan makna secara terbuka, fleksibel, tidak
kaku dan interaktif (Miles & Huberman, 1992). Dalam penelitian ini,
peneliti menggunakan jenis wawancara semi terstruktur, di mana
peneliti dapat menggali informasi lebih dalam sesuai dengan respon
informan. Sesi wawancara akan dilakukan secara face-to-face dengan
mengambil tempat di kediaman perangkat dan masyarakat adat yakni
di Kelurahan Negeri Olok Gading. Waktu pelaksanaan sesi juga akan
disesuaikan dengan ketersediaan waktu informan. Peneliti akan
menggunakan pedoman wawancara serta ponsel untuk merekam sesi
pembicaraan sebagai media pembantu dalam proses berjalannya
wawancara.
3. Dokumentasi

Dokumentasi merupakan metode pengumpulan data melalui catatan,
rekaman, gambar ataupun sumber tertulis lainnya yang memuat
informasi yang dibutuhkan oleh peneliti (Miles & Huberman, 1992).
Penelitian ini akan menampilkan kumpulan foto, catatan serta
transkrip terkait hasil penelitian yang telah dilakukan peneliti di
lapangan. Hal ini dilakukan guna menambah kredibilitas hasil

penelitian yang telah dihasilkan.

3.6 Teknik Analisis Data

Miles dan Huberman menjelaskan teknik analisis data sebagai proses
menyederhanakan, memadatkan dan menarik simpulan dari data yang telah
dikumpulkan guna mempermudah peneliti dalam proses analisis data (Miles
& Huberman, 1992). Sesuai dengan model analisis ini, peneliti akan melalui 3

tahapan yang meliputi reduksi data, penyajian data dan kesimpulan/verifikasi



42

dalam proses analisis datanya. Berikut rincian dari ketiga tahapan analisis
tersebut.

1. Reduksi Data (data reduction)
Miles dan Huberman mendefinisikan reduksi data sebagai tahapan
untuk memilah, meringkas serta mencari fokus dan pola dalam hasil
data penelitian. Tujuan utama dari tahapan ini ialah untuk
menyederhanakan data dengan menyingkirkan informasi yang tidak
diperlukan dan memfokuskan aspek penting yang berhubungan
dengan penelitian sehingga peneliti dapat menjelaskan hasil data
secara efisien dan mudah dipahami (Miles & Huberman, 1992). Maka
dari itu, data yang diperoleh peneliti melalui proses wawancara diubah
ke dalam bentuk transkrip dan kemudian direduksi sesuai dengan
fokus penelitian yang telah dirumuskan sebelumnya. Data yang tidak
relevan dengan topik penelitian dihilangkan agar data yang tersaji
lebih terarah dan lugas.

2. Penyajian Data (data display)
Langkah berikutnya ialah menyajikan data dengan berbagai media
seperti teks naratif, bagan, matriks serta gambar guna memudahkan
peneliti untuk memahami dan menjabarkan hasil reduksi yang telah
dilakukan (Miles & Huberman, 1992). Dalam penelitian ini, peneliti
menggunakan tabel dan teks naratif yang memuat hasil perolehan data
sebagai media penyajian data display agar penyajian dapat dijelaskan
secara efektif.

3. Penarikan Kesimpulan atau Verifikasi (conclusion
drawing/verification)
Tahapan ini dilakukan dengan menarik kesimpulan sementara dari
hasil data yang diperoleh guna menguji konsistensi dan keabsahan
data (Miles & Huberman, 1992). Penelitian ini melakukan penarikan
kesimpulan dan verifikasi berdasarkan hasil reduksi dan penyajian
data yang ada untuk memaparkan jawaban atas rumusan penelitian.
Dengan demikian, konklusi ini mampu menunjukkan hasil yang

kredibel dan sesuai dengan kondisi lapangan.



IV. SUATU KOMUNITAS ADAT DI MASYARAKAT PERKOTAAN

4.1 Filosofi Nama Negeri Olok Gading

Sebelum menjadi Kelurahan Negeri Olok Gading, kelurahan ini dulunya
dikenal dengan nama Kampung Negeri. Perubahan nama tersebut tentunya
tidak terlepas dari latar belakang historis dan peristiwa alam yang signifikan
yang menandai transformasi sosial dan geografis masyarakat setempat. Secara
historis, Kampung Negeri merupakan wilayah adat yang berasal dari
Kebuayan Runjung atau Marga Bengkunat, yang memiliki hubungan
langsung dengan sistem keadatan Sai Batin Marga Telukbetung.

Salah satu peristiwa penting yang menjadi titik balik perubahan nama tersebut
adalah letusan dahsyat Gunung Krakatau pada tahun 1883, yang
menyebabkan kerusakan parah di kawasan pesisir, termasuk di wilayah
Kampung Olok Gading dan Kampung Negeri. Dampak letusan tersebut
menyebabkan rusaknya pemukiman warga, pepohonan tumbang, dan akses
jalan tertutup, sehingga mendorong warga yang selamat untuk mengungsi ke
wilayah yang lebih tinggi, tepatnya di bagian barat Kampung Negeri, yang
berjarak sekitar 300 meter dari Lamban Balak yang merupakan rumah adat

dari kampung tersebut.

Perpindahan warga pasca bencana itulah yang secara alami mempertemukan
dua kampung yang sebelumnya terpisah yaitu Kampung Olok Gading dan
Kampung Negeri. Hingga pada akhirnya lahirlah sebuah kampung baru yang
dinamakan Kampung Negeri Olok Gading sebagai wujud kebersamaan dan
adaptasi masyarakat dalam membangun kehidupan baru di tengah perubahan

alam yang tak terduga.



44

Adapun perubahan nomenklatur administratif dari “kampung” atau “desa”
menjadi  “kelurahan” dilakukan guna mengikuti kebijakan nasional
berdasarkan Undang-Undang No. 5 Tahun 1979, yang mewajibkan
penyeragaman istilah wilayah administratif di seluruh Indonesia. Dengan
diberlakukannya regulasi ini, wilayah Kampung Negeri Olok Gading resmi
menyandang status sebagai Kelurahan Negeri Olok Gading, yang merupakan
bagian dari sistem pemerintahan formal di bawah Kecamatan Telukbetung

Barat.

4.2 Profil Negeri Olok Gading

Administrative Map of Negeri Olok Gading Village

Kal . Sukarame 1

Kel- %akung

Gambar 1. Peta Administratif Negeri Olok Gading
(Sumber: Kelurahan Negeri Olok Gading, 2024)

Negeri Olok Gading (NOG) merupakan suatu kelurahan yang memiliki luas
wilayah sebesar 111,5 hektar (Ha). Kelurahan yang tergabung dalam wilayah
Kecamatan Telukbetung Barat ini terbagi kedalam 2 lingkungan, di mana
Lingkungan | mencakup 6 RT dan Lingkungan Il melingkupi 11 RT. Bagian
utara kelurahan ini berbatasan dengan Sumur Putri, kemudian ke arah timur
berbatasan dengan Kuripan, sebelah selatan berbatasan dengan Bakung serta
area barat berbatasan dengan Sukarame Il. Pola keruangan NOG terbagi atas

dua pola, yakni pola memusat (mengelompok) dan pola memanjang. Pola



45

memusat dapat dilihat dari bangunan rumah-rumah para warga yang telah
terbentuk, berdekatan antara satu dengan lainnya, dan sudah dihuni secara
turun temurun, sementara pola memanjang dapat dilihat dari bangunan
bangunan seperti kantor kelurahan dan rumah adat yang telah berdiri di
pinggir jalan raya. Hasil observasi di lapangan menunjukkan adanya kebun,
ladang, sungai, bendungan, dan sumur berfungsi sebagai pengairan bagi

masyarakat.

Jika dilihat dari keadaan topografi, Negeri Olok Gading berada di daerah
dataran rendah dan saling berdekatan serta tidak berbukit-bukit. Sebagian
besar kondisi tanahnya lebih lembab dikarenakan sumber air lebih dekat
dengan permukaan tanah. Kelurahan ini juga dilewati oleh tiga aliran sungai
yang berpotensi sebagai sumber air guna memenuhi kebutuhan sarana
prasarana dasar kehidupan masyarakat secara berkelanjutan. Persebaran tanah
yang tersebar di wilayah kelurahan ini pun cukup beragam. Hal tersebut dapat
dilihat pada tabel berikut.

Tabel 4. Luas Wilayah Tanah Berdasarkan Jenisnya

. Tanah
Tanah Sawah Tanah Kering Tanah Basah
Perkebunan
Sawah Sawah )
Lain- Pasang Perkebunan
tadah pasang Ladang ) Rawa
) lain surut rakyat
hujan surut
15 28,5 1,5 1,5
1,5 ha/m2 4 ha/m2 4 ha/m2
ha/m2 ha/m2 ha/m2 ha/m2

(Sumber: Profil Desa Negeri Olok Gading, 2024)

Data pada tabel 4.1 memperlihatkan luas masing-masing tanah yang
menyebar di seluruh wilayah Negeri Olok Gading. Tanah sawah yang terdiri
dari sawah tadah hujan dan sawah pasang surut memiliki luas total 3 hektar,
kemudian tanah kering meliputi ladang dan lain-lain seluas 32,5 hektar, lalu
tanah basah seperti rawa dan pasang surut sebesar 3 hektar serta tanah
perkebunan rakyat seluas 4 hektar. Selain 4 bidang tanah tersebut, NOG juga



46

memiliki tanah yang dipergunakan khusus untuk pembangunan desa dengan
besaran luas sebagai berikut.

Tabel 5. Luas Tanah Pembangunan Desa

Fasilitas Luas
Kantor Pemerintah 1 ha/m2
TPU 2,5 ha/m2
Sekolah 3 ha/m2
Toko 8 ha/m2
Jalan 12 ha/m2
Daerah Tangkapan Air 1,5 ha/m2
Usaha Perikanan 1,5 ha/m2

(Sumber: Profil Kelurahan Negeri Olok Gading, 2024)

Dari tabel 4.2 di atas, dapat dilihat bahwa kelurahan NOG menyediakan
kurang lebih 29,5 hektar tanah yang digunakan untuk keperluan
pembangunan fasilitas umum desa. Karenanya, fasilitas umum yang tersedia
pun cukup memadai di berbagai bidang, seperti perkantoran (Kantor Instansi
Pemerintah, Kantor Kelurahan dan Swasta), kesehatan (Posyandu,
Puskesmas, Klinik), Pendidikan (PAUD/TK, SD, SMP, Pondok Pesantren,
MI), tempat ibadah (Masjid dan Mushola), Perumahan (Citra Garden) hingga
TPU (Tempat Pemakaman Umum). Berdasarkan hasil observasi lapangan,
terdapat 1 kantor kelurahan, 4 Taman Kanak-Kanak, 3 SD/Sederajat, 1
SMP/Sederajat, 6 masjid, 3 mushola, 1 klinik dan 2 posyandu yang menyebar
di beberapa wilayah NOG.



47

Gambar 2. Fasilitas Umum di Negeri Olok Gading
(Sumber: olahan data peneliti, 2025)

Dikarenakan letaknya yang strategis secara geografis dengan kondisi topografi
serta ketersediaan sumber air yang melimpah, pada akhirnya berdampak pada
produktivitas hasil pertanian yang tinggi, khususnya pada komoditas buah-
buahan. Beberapa jenis buah yang menjadi komoditas unggulan di wilayah ini
meliputi alpukat, durian, pisang dan melinjo dengan rata-rata hasil panen
sejumlah 1 ton per-tahun. Kemudian mangga menunjukkan rata-rata hasil
panen yang lebih tinggi, yakni di angka 1,5 ton per-tahun serta rambutan,
manggis dan duku yang masing-masing menyumbang sekitar 0,5 ton per-tahun.
Tak hanya sektor pertanian yang menunjukkan keunggulan panen, hasil
perkebunan masyarakat di kelurahan ini juga berada pada kisaran angka yang
cukup tinggi. Hal ini dapat dilihat dari hasil panen kelapa tahun ini yang
mencapai 10 ton, kemudian kopi sebanyak 2 ton, serta coklat sejumlah 4 ton.
Keberlimpahan hasil alam ini menunjukkan potensi NOG sebagai salah satu

wilayah yang dapat mengembangkan pertanian berbasis komoditas lokal.



48

4.2.1 Karakteristik Penduduk Negeri Olok Gading

Di kutip dari Laporan Kependudukan Negeri Olok Gading tahun 2024,
jumlah penduduk di sana secara keseluruhan berjumlah 6.905 jiwa,
yang terbagi atas penduduk laki-laki sebanyak 3.726 jiwa dan penduduk
perempuan sebanyak 3.179 jiwa. Jumlah kepala keluarga di kelurahan
ini mencapai 1.637 KK yang tersebar di dua lingkungan dan 17 RT
(termasuk di area Perumahan Citra Garden). Mayoritas masyarakat di
sana menganut agama Islam serta berasal dari latar belakang suku
Lampung Pesisir. Berikut detail perincian dipaparkan pada tabel di
bawah.

Tabel 6. Komposisi Penduduk Menurut Jenis Kelamin di

Lingkungan |

No LK I/RT Laki-Laki Perempuan Jumlah

1 | RT.01LK.I 167 141 308

2 | RT.02 LK. I 192 176 368

3 | RT.03 LK. I 204 187 391

4 | RT.04 LK. I 293 267 560

5 | RT.05 LK. I 176 161 337

6 | RT.06 LK. I 193 164 357
Total 1.225 1.096 2.321

Sumber: Laporan Kependudukan Negeri Olok Gading, 2024.

Berdasarkan tabel 4.3, jumlah penduduk di Lingkungan | pada tahun
2024 tercatat sebanyak 2.321 jiwa, yang terdiri dari 1.225 laki-laki dan
1.096 perempuan. Jika dilihat dari jenis kelaminnya, terdapat selisih
129 jiwa, di mana jumlah penduduk laki-laki lebih banyak
dibandingkan perempuan. Jumlah penduduk tersebut mengalami
peningkatan sebanyak 13 jiwa, sebagai hasil dari dinamika
kependudukan seperti kelahiran, kematian, kedatangan penduduk baru,

serta kepindahan keluar.



49

Selain dari sisi jenis kelamin, Lingkungan | juga mencerminkan
keberagaman etnis yang cukup kuat. Suku Lampung (Sai Batin)
mendominasi kawasan ini dengan persentase sekitar 45%, yang tersebar
terutama di RT 01 hingga RT 03 serta RT 06. Selain itu, terdapat pula
etnis Sunda (20%), Jawa (15%), dan kelompok Tionghoa (5%), disertai
keberadaan etnis lainnya seperti Batak, Minangkabau, dan Bugis.
Keanekaragaman etnis ini memperkuat kohesi sosial dalam kehidupan
masyarakat sehari-hari yang harmonis dan saling menghargai

perbedaan.

Tabel 7. Komposisi Penduduk Menurut Jenis Kelamin di

Lingkungan 11
No LK I/RT Laki-Laki Perempuan Jumlah
1 | RT.01LK. I 232 197 429
2 | RT.02 LK. 1 208 179 387
3 | RT.03 LK. I 260 231 491
4 | RT.04 LK. Il 202 180 382
5 | RT.05 LK. Il 185 164 349
6 | RT.06 LK.l 207 180 387
7 | RT.07 LK. I 221 197 418
8 | RT.08 LK. Il 241 210 451
9 | RT.09 LK. I 218 191 409
10 | RT.10 LK. I 214 191 405
11 | RT. 11 LK. 11 203 183 386
Total 2.501 2.083 2.321

Sumber: Laporan Negeri Olok Gading, 2024.

Berdasarkan tabel 4.4, jumlah penduduk di Lingkungan Il mencapai
4584 jiwa, dengan rincian 2.501 laki-laki dan 2.083 perempuan.
Penduduk laki-laki di Lingkungan Il juga mendominasi dibandingkan
perempuan, dengan selisih 418 jiwa. Lingkungan ini merupakan
kawasan yang lebih padat dibandingkan Lingkungan I, yang ditandai
dengan adanya kawasan perumahan seperti Perumahan Citra Garden.



50

Pertumbuhan penduduk di wilayah ini dipengaruhi oleh tingginya
mobilitas penduduk, termasuk masuknya pendatang baru.

Lingkungan 11 juga dihuni oleh berbagai kelompok etnis. Suku
Lampung masih menjadi bagian penting, terutama di RT 01 dan RT 02,
sedangkan wilayah perumahan modern seperti RT 09 sampai RT 11
lebih heterogen dengan dominasi etnis Tionghoa, Jawa, dan Sunda.
Perumahan seperti Citra Garden juga menjadi magnet bagi pendatang
baru yang berasal dari berbagai daerah, menciptakan suasana sosial

yang dinamis dan multikultural.

4.2.2 Mata Pencaharian Masyarakat

Kelurahan NOG yang terletak di Kota Bandar Lampung memiliki
karakteristik kehidupan yang khas dengan pola perkotaan sehingga
penduduknya memiliki mata pencaharian yang beragam. Jumlah
masyarakat baik laki-laki maupun perempuan yang termasuk dalam
kelompok tenaga kerja atau kelompok usia  produktif terhitung
sebanyak 2.095 jiwa. Berikut merupakan jumlah dan jenis mata
pencaharian di Kelurahan NOG tahun 2024.

Tabel 8. Jenis Mata Pencaharian Penduduk Tahun 2024

No Jenis Pekerjaan Laki-Laki Perempuan Jumlah
1 | Karyawan 593 459 1.052
2 | Wiraswasta 21 14 35
3 | Tani 34 12 46
4 | Pertukangan 277 - 277
5 | Buruh tani 141 95 236
6 | Pensiunan 72 30 102
7 Nelayan 5 - 5
8 | Pemulung 25 - 25
9 | Jasa 243 59 302

10 | Lain-lain 15 - 15




51

Total 1.426 669 2.095

Sumber: Laporan Kependudukan Negeri Olok Gading, 2024.

Seperti yang tertera pada tabel diatas, mayoritas penduduk di Negeri
Olok Gading bermata pencaharian sebagai pekerja atau karyawan dan
tukang. Sementara yang lainnya bekerja di berbagai sektor dan bidang
lain, mulai dari

wiraswasta hingga jasa dan lain sebagainya.

Berdasarkan hasil observasi lapangan, ditemukan fakta bahwa
penduduk disana juga banyak bergerak di sektor kuliner atau jajanan.
Banyak masyarakat yang membuka usaha UMKM berupa jajanan
seperti cireng, cimol, gorengan, siomay hingga bakso bakar serta
makanan berat seperti fried chicken, nasi ayam dan seblak. Stand
dagangan yang didirikan pun beragam, namun kebanyakan penduduk
membuka lahan usahanya di halaman depan rumah dan di pinggir jalan

raya atau di depan sekolah.

4.2.3 Sistem Pemerintahan Negeri Olok Gading

DAN PELAYANAN UMUM

MASYARAKAT

TRANTIB

CAMAT
IDHAM BASYAR SYAHPUTRA, SH
NIP. 19710723 200003 1 004
LURAH
SAMSUL QOMAR, AM.d
NIP. 19730924 200604 1 004
JABATAN FUNGSIONAL SEKRETARIS
PLKB : ALPIAN EFFENDI, S.A.P
POLKESKEL : BIDAN MURTADOH, Amd.Keb -
BABINKAMTIBMAS : AIPDA ANDRI NORTIGO
BABINSA : SERMA BAMBANG SUPRIYADI
SEKSI PEMERINTAHAN SEKSI PEMBERDAYAAN SEKSI SEKSI

PEMBANGUNAN

Hj. FARIDA
NIP. 19710723 200003 1 004

HENI APRIANA, S.Sos
NIP. 19710723 200003 1 004

Gambar 3. Sistem Pemerintahan Negeri Olok Gading
(Sumber: Kelurahan Negeri Olok Gading, 2025)




52

Secara struktural, sistem pemerintahan di Kelurahan NOG memiliki
kesamaan dengan sistem pemerintahan kelurahan pada umumnya.
Kelurahan ini berada di bawah naungan administrasi Kecamatan
Telukbetung Barat, dan memiliki cakupan wilayah yang terdiri atas 2
lingkungan dengan total 17 RT yang tersebar di seluruh wilayah
kelurahan. Meskipun nilai-nilai adat dan budaya di kelurahan ini masih
sangat kental, tentunya dari segi administrasi dan korespondensi,
kelurahan ini masih tetap menjadi garda terdepan yang bertanggung

jawab atas persoalan-persoalan tersebut.

Pemerintahan Kelurahan NOG dipimpin oleh seorang Lurah, yakni
Samsul Qomar, AM.d, yang bertanggung jawab langsung kepada
Camat Idham Basyar Syahputra, SH. Dalam pelaksanaan tugasnya,
Lurah dibantu sejumlah pejabat struktural dan fungsional, yang meliputi
sekretaris kelurahan, jabatan fungsional yang diisi oleh 4 anggota
(PLKB, Polkeskel, Babinkabtibmas dan Babinsa) serta seksi teknis
yang meliputi Seksi Pemerintahan dan Pelayanan Umum,

Pemberdayaan Masyarakat, Trantib dan Pembangunan.

4.2.4 Sistem Organisasi Kepala Lingkungan dan Rukun Tetangga (RT)

LURAH
SAMSUL QOMAR, AM.d
NIP. 19730924 200604 1 004
I
KA. LINGKUNGAN I KA. LINGKUNGAN II
A. SARKANDI SALEH AFRIANDI
I I I [ | I
LINGKUNGAN I LINGKUNGAN I LINGKUNGAN II LINGKUNGAN II
RT 1: SAFRIZAL RT 4: SUDRAJAT RT 1: SLAMET OKTRIANTO RT 7: RIZA FAHLEVI
RT 2: SOFA SANI RT 5: SUGIONO RT 2: YUSUFRI RT 8: AGUS SUBANDI
RT 3: SALEH TAUHIT RT 6: HERWANTONI RT 3: HASAN BASRI RT 9: HUSIN JAUHARI
RT 4: SUHILI RT 10: ANGGI IVAN NANDA, S.E
RT 5: SUKRI RT 11: DAVID STHOMBING,

S.H.BTN

RT 6: DAMHURI

Gambar 4. Sistem Organisasi Kepala Lingkungan dan RT Negeri

Olok Gading
(Sumber: Kelurahan Negeri Olok Gading, 2025)



53

Dalam pelaksanaan pemerintahan di tingkat kelurahan, keberadaan
Kepala Lingkungan dan Ketua Rukun Tetangga (RT) memegang peran
yang sangat penting sebagai pihak yang langsung bersentuhan dengan
masyarakat. Kelurahan Negeri Olok Gading membagi wilayah
administratifnya ke dalam 2 lingkungan, yaitu Lingkungan | dan
Lingkungan Il, yang secara langsung berada di bawah koordinasi
Lurah. Setiap lingkungan dipimpin oleh seorang Kepala Linkungan
(Kaling), yakni A. Sarkandi Saleh sebagai Kepala Lingkungan | dan
Afriandi sebagai Kepala Lingkungan Il. Masing-masing lingkungan
terdiri dari sejumlah RT yang bertugas melakukan koordinasi di tingkat
paling bawah dan mendukung berbagai program pemerintahan serta
kegiatan kemasyarakatan. Adapun identitas dari masing-masing RT

yang bertugas tercantum dalam gambar bagan sistem organisasi diatas.

Pembagian wilayah ke dalam lingkungan dan RT ini memungkinkan
pelayanan publik, penyampaian informasi, serta pelaksanaan program-
program pemerintah dapat berjalan secara lebih efektif dan efisien. Para
ketua RT berfungsi sebagai perantara antara warga dengan pihak
kelurahan, serta menjadi tokoh penggerak dalam kegiatan sosial dan
pembangunan di wilayahnya masing-masing. Selain itu, mereka juga
bertanggungjawab atas pendataan masyarakat penerima BANSOS
(Bantuan Sosial) serta menjaga keamanan dan ketentraman masyarakat

di wilayah yang menjadi tanggung jawabnya.

4.3 Keadatan di Negeri Olok Gading

Selain kelurahan, lembaga adat (keadatan) di Negeri Olok Gading juga
memainkan peranan sentral dalam menjaga nilai-nilai sosial dan budaya
masyarakat. Keduanya berjalan secara berdampingan, saling melengkapi
dalam menjalankan fungsi pelayanan dan pengayoman terhadap para
warganya. Bila kelurahan berperan dalam urusan administratif dan pelayanan
publik, maka keadatan hadir sebagai penjaga nilai-nilai luhur, adat istiadat,

dan keharmonisan hidup antarwarga dalam masyarakat.



54

Keadatan di Negeri Olok Gading memiliki fungsi utama sebagai pelindung
nilai-nilai budaya dan pengawal stabilitas sosial. Keberadaan sistem hukum
adat yang dijalankan secara turun-temurun telah terbukti mampu menjaga
ketertiban serta menyelesaikan konflik sosial secara damai dan bermartabat.
Dalam situasi perselisihan, keadatan bertindak sebagai pihak ketiga yang
netral, yang memberikan ruang penyelesaian berdasarkan musyawarah dan

norma adat yang berlaku.

Peran keadatan juga mencakup pemeliharaan warisan budaya, seperti
pelaksanaan upacara adat, pelestarian benda-benda bersejarah, hingga
menjaga silsilah dan kehormatan marga. Keadatan juga memiliki kewenangan
untuk memberikan sanksi adat bagi masyarakat yang melanggar ketentuan
adat setempat, menjadikannya sebagai lembaga yang dihormati dalam

struktur sosial masyarakat Negeri Olok Gading.

Adapun sistem keadatan yang berdiri di NOG berasal dari 4 keadatan
Lampung Pesisir yang berbeda, mencakup keadatan Penyimbang Tuha
Bandakh Balak Marga Telukbetung, Marga Balak, Marga Lunik dan Marga
Bumi Waras. Keempat keadatan tersebut telah hidup dan bermukim
berdampingan serta damai sejak dahulu kala di wilayah yang dijuluki sebagai

Kampung Negeri itu.

4.3.1 Sejarah Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak

Berdasarkan dokumen Tambo keadatan Marga Telukbetung, berdirinya
keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak Marga Telukbetung di
Kampung Negeri berakar dari Kesultanan Bengkunat, Lampung Barat
yang kini masuk dalam kawasan Pesisir Barat. Tokoh utama dalam
sejarah ini ialah Ibrahim, yang menyandang gelar Raja Pemuka. la
merupakan keturunan keenam dari Batin Pemuka Pesirah Alam I,
sekaligus adik kandung dari Husin yang bergelar Pangeran

Mengkubumi.

Menyadari bahwa kedudukan adat di Kesultanan Bengkunat kelak akan

diwariskan kepada kakaknya, maka Ibrahim memilih untuk mendirikan



55

pemukiman baru sebagai tempat tinggal dan pusat kepemimpinannya
sendiri. Setelah mengutarakan niatnya secara langsung kepada sang
ayah dan kakak sulungnya dengan penuh tata krama dan penghormatan,
Ibrahim memulai perjalanan pencarian lahan yang cocok. Setelah
melalui proses penjelajahan, ia menemukan suatu wilayah yang
dianggap ideal sebagai tempat bercocok tanam sekaligus ditinggali. la
kemudian kembali ke Bengkunat untuk melaporkan temuannya kepada

Pangeran Sangun Ratu | (ayahnya) dan Pangeran Mengkubumi.

Atas restu ayah dan kakaknya, Ibrahim diberikan izin untuk mendirikan
kampung di tanah yang baru dengan syarat kampung tersebut diberi
nama "Negeri" dan rumah adat yang dibangun dinamakan "Lamban
Balak". la kemudian kembali menuju lokasi yang telah ia temukan,
diiringi oleh tiga orang pengawal yakni Kemas Sengaji, Kemas
Ngeladang, dan Cinta Gemulung, serta diikuti oleh para pengikutnya
yang lain. Pada tahun 1618, kampung tersebut pun secara resmi
didirikan dan dikenal dengan sebutan Kampung Negeri, sesuai dengan
permintaan sang ayah dan kakak sulung dari Ibrahim gelar Raja

Pemuka.

Beberapa waktu setelah berdirinya kampung, Ibrahim melakukan
perjalanan diplomatik ke Kesultanan Banten, yang pada saat itu
merupakan salah satu kerajaan penting dan berpengaruh di wilayah
Jawa dan Sumatera. Selama masa tinggalnya di sana, Ibrahim
memperoleh gelar kehormatan "Kariya Kencana Dipura™ dari Sultan
Muhammad Agung, sebagai bentuk pengakuan dan penghormatan atas
relasi yang dibangun antara Kebuayan Telukbetung dengan Kesultanan
Banten. Bersamaan dengan gelar tersebut, Sultan juga
menganugerahkan sebuah kupiah (penutup kepala), selendang, dan
jubah panjang, yang hingga kini masih disimpan dengan baik di rumah
adat Lamban Balak sebagai peninggalan sejarah. Sepulangnya dari
Banten, lIbrahim secara resmi diangkat sebagai pemimpin adat di



56

Kampung Negeri, dan hingga Kini posisi tersebut terus diwariskan

secara turun-temurun kepada keturunannya.

Hingga saat ini, struktur keadatan Penyimbang Tuha masih dijalankan
sesuai dengan garis keturunan patrilineal dari Kariya Kencana Dipura.
Setiap pangeran atau pemimpin adat yang menjabat tinggal di Lamban
Balak, tidak hanya berfungsi sebagai pusat kegiatan adat, melainkan
juga sebagai tempat penyimpanan benda-benda peninggalan bersejarah

yang memiliki nilai simbolis tinggi bagi masyarakat.

Kelurahan NOG kemudian dikenal sebagai salah satu kampung adat
tertua yang berdiri di Kota Bandar Lampung, sebagaimana ditunjukkan
oleh tahun berdirinya di awal abad ke-17. Keberadaan Masjid Quba’,
yang diyakini sebagai masjid tertua kedua di Bandar Lampung dan
berlokasi tidak jauh dari Lamban Balak, semakin menguatkan nilai
historis wilayah ini. Menariknya, baik Masjid Quba’ maupun Lamban
Balak mampu bertahan dari bencana besar seperti tsunami dan gempa
akibat letusan Gunung Krakatau, dan menjadi dua bangunan yang tetap
berdiri meskipun mayoritas pemukiman di sekitarnya luluh lantak. Oleh
sebab itu, bentuk dan arsitektur asli dari kedua bangunan tersebut masih
dipertahankan dan menjadi saksi sejarah yang tak ternilai bagi
masyarakat Negeri Olok Gading.

4.3.2 Makna dan Peranan Adok dalam Keadatan Penyimbang Tuha

Budaya Lampung memiliki istilah khusus untuk menyebutkan gelar
atau julukan yang ada dalam masyarakatnya. Istilah tersebut dikenal
sebagai ‘Adok Adat’ yang berarti gelar adat. Adok atau gelar ini
diberikan oleh para pimpinan adat kepada para keturunannya atau
kepada orang-orang yang sekiranya layak untuk menerima gelar
tersebut berdasarkan pada kesepakatan dan keputusan dari para
pimpinan adat itu sendiri. Selain itu, Adok juga sering digunakan untuk
menghormati sekaligus mengingat leluhur yang telah tiada dengan cara

diturunkan kepada keturunannya. Adok juga dapat diberikan apabila



57

seseorang dari garis keturunan adat ingin menikahi seseorang yang
bukan berasal dari keadatan atau marga tersebut dengan melakukan
upacara pemberian adok yang disebut seangkonan atau angkon
kemuaghiyan. Adapun beberapa bentuk adok yang ditemukan dalam

Keadatan Penyimbang Tuha antara lain sebagai berikut:

1. Pangeran/Pengikhan: Gelar ini diberikan kepada pimpinan
tertinggi dalam struktur adat, yang perannya setara dengan
seorang sultan atau sutan dalam sistem keadatan Lampung.
Pangeran memiliki wewenang penuh untuk membuat keputusan
dan menetapkan aturan adat yang wajib diikuti seluruh warga
adat di bawah kepemimpinannya. Gelar ini hanya dapat diwarisi
oleh keturunan asli laki-laki, tanpa memperhitungkan status
profesinya di luar lingkungan adat. Contohnya, meskipun
seorang petani, apabila ia merupakan keturunan pangeran, maka
secara adat ia tetap wajib menjalankan peran tersebut.

2. Dalom/Kariya: Merupakan gelar yang diberikan kepada adik
laki-laki pertama dari seorang pangeran, yang juga memiliki
kedudukan tinggi dalam struktur adat. Gelar ini sering kali
diberikan kepada calon pengganti pangeran, terutama apabila
sang pangeran tidak memiliki keturunan laki-laki. Sebagaimana
pangeran, Dalom juga harus berasal dari garis keturunan marga
yang sah.

3. Batin: Gelar ini diturunkan secara patrilineal dari orang tua
kepada anak laki-laki sulung. Sebagai contoh, gelar “Batin”
yang disandang oleh Batin Pemuka Pesirah Alam | diwariskan
kepada anaknya Batin Pemuka Pesirah Alam Il. Gelar ini juga
menandai status sosial dan legitimasi dalam jalur kepemimpinan
keluarga.

4. Ratu: Gelar ini diberikan kepada istri dari seorang pangeran.
Meskipun peran perempuan dalam sistem keadatan Lampung
cenderung tidak dominan secara struktural, posisi seorang ratu

tetap mendapatkan penghormatan dalam masyarakat.



58

5. Suri Paduka: Gelar yang diberikan kepada anak perempuan
dari seorang pangeran, khususnya yang lahir dari garis
keturunan penyimbang atau bangsawan adat. Gelar ini
menunjukkan status kehormatan dan keterikatan genealogis

dengan trah pemimpin adat.

Perlu dicatat bahwa makna adok bisa berbeda antara satu kebuayan
dengan kebuayan lainnya di dalam masyarakat Lampung. Meskipun
demikian, sistem adok tetap menjadi pilar penting dalam menjaga

struktur, kehormatan, dan kelangsungan adat.

4.3.3 Struktur Kepenyimbangan dalam Keadatan Penyimbang Tuha
Bandakh Balak

Sistem Kkeadatan Sai Batin Marga Telukbetung, khususnya di
lingkungan Lamban Balak, mengenal struktur sosial adat yang sangat
khas dan berjenjang yang meliputi Pelambanan, Isi Lamban, dan
Penyimbang Suku. Ketiga unsur ini menjadi penopang utama dalam
pelaksanaan fungsi-fungsi adat, terutama dalam peristiwa penting
seperti nayuh (upacara adat), musyawarah adat, serta prosesi-prosesi
simbolik lainnya. Meskipun bersifat tradisional dan tidak tertulis secara
legal formal, sistem ini dijalankan secara konsisten dan diwariskan
turun-temurun, menjadikannya bagian yang tak terpisahkan dari
identitas masyarakat adat Penyimbang Tuha. Adapun penjabaran lebih
lanjut mengenai ketiga struktur kepenyimbangan tersebut akan

dijelaskan pada poin-poin berikut.

1. Pelambanan
Pelambanan merupakan orang-orang yang berasal dari garis
keturunan Lamban Balak dan tidak dapat diambil dari luar
marga. Dalam struktur keadatan, mereka berperan seperti
petugas istana dalam sistem kerajaan yang bertugas menata,
membenahi, dan mempersiapkan seluruh perlengkapan dan

prosesi dalam acara adat (nayuh/hajatan). Mereka bertanggung



59

jawab atas tatanan fisik dan simbolik Lamban Balak saat
upacara adat berlangsung.

Selain itu, pelambanan juga menyimpan fungsi kultural yang
mendalam. Dalam banyak acara adat, mereka hadir sebagai
penjaga kehormatan tradisi, serta sering kali menjadi
representasi nilai-nilai kerakyatan yang konkret. Nama-nama
seperti Kekhia Baginda, Dalom Senja Kraton, hingga Batin
Nurjati menunjukkan bahwa pelambanan juga terdiri dari
tokoh-tokoh lokal yang dihormati dan dipercaya masyarakat
untuk menjaga marwah adat.

Isi Lamban

Isi Lamban terdiri atas tokoh-tokoh adat yang memiliki
kedudukan lebih tinggi dan berperan sebagai pelaksana inti
dari perintah-perintah kepala adat. Mereka dapat diibaratkan
sebagai “menteri adat” dalam konteks kenegaraan. Isi Lamban
tidak hanya mendampingi kepala adat dalam acara adat atau
musyawarah, tetapi juga turut serta dalam kegiatan sehari-hari
yang berkaitan dengan adat dan budaya.

Struktur Isi Lamban terdiri dari sejumlah tokoh yang telah
memiliki pengalaman dan ketokohan kuat di masyarakat.
Misalnya, Hi. Wahid Gelar Batin Panji, Masri Said Gelar Raja
Tihang, dan Dul Alim Gelar Raja Nimbang merupakan nama-
nama penting yang menjadi bagian dari sistem yang menjaga
kesinambungan nilai-nilai adat. Tugas mereka juga mencakup
menyampaikan pendapat dalam sidang adat, serta menjadi
pihak yang menentukan sah atau tidaknya prosesi adat yang
dijalankan.

Dalam konteks nayuh, isi lamban yang memiliki hajatan
bertanggung jawab dalam memayungi pengantin adat,
sementara pendampingnya harus berasal dari dua sisi suku

(kanan dan kiri). Di sinilah terlihat bahwa keteraturan struktur



60

adat tidak hanya bersifat simbolis, tetapi dijalankan dengan
aturan yang sangat ketat dan penuh makna.

3. Penyimbang Suku
Penyimbang suku adalah pihak yang memiliki peran strategis
dalam menjalankan fungsi musyawarah dan keputusan dalam
ranah adat. Mereka bertugas menerima tamu-tamu yang ingin
berurusan dengan adat, serta memiliki hak untuk mengusulkan
perkara dalam rapat atau sidang adat. Peran mereka bisa
diibaratkan seperti lembaga legislatif dalam negara, yakni
sebagai perwakilan masyarakat adat dalam forum musyawarah
tertinggi.
Namun demikian, penyimbang suku tidak memiliki wewenang
atas tugas-tugas pelambanan maupun isi lamban. Mereka lebih
berfokus pada penjagaan etika, penerimaan pendapat, dan
menjaga harmoni antar marga. Dalam prosesi adat,
penyimbang suku juga memiliki pengaturan simbolik yang
ketat. Suku Tuha (Hulu Balang), Suku Kanan, dan Suku Kiri
memiliki posisi tidak tergantikan dalam struktur pengiring
adat. Misalnya, Suku Tuha dipimpin oleh Raja Tukuhnan,
Suku Kanan oleh Raden Bangsa Raja, dan Suku Kiri oleh
Minak Saniti.
Peran pengiring seperti muli mekhanai yang mengiringi
pengantin pangeran (jumlahnya bisa 12 hingga 24 orang) juga
diatur secara adat. Jika yang menikah berasal dari pelambanan,
maka pengiring harus berasal dari struktur tertentu, dan tidak
bisa saling menggantikan. Hal ini menunjukkan bahwa setiap
posisi dalam adat memiliki batasan yang dihormati bersama,
sebagai bentuk penghargaan terhadap nilai-nilai struktural

dalam budaya Lampung.

Dalam struktur tersebut, pelambanan, isi lamban, dan penyimbang suku
menjadi tiga unsur penting yang menjalankan fungsi-fungsi adat secara

terintegrasi dan kolektif. Meski tidak tertulis secara legal, sistem ini



61

tetap dijalankan dengan penuh kehormatan, ketertiban, dan kedalaman
makna sebuah bukti bahwa adat hidup bukan hanya karena diwariskan,

tetapi karena dijalani dan dimuliakan bersama.



VI. KESIMPULAN DAN SARAN

6.1 Kesimpulan

Penelitian ini mengungkapkan bahwa perempuan dalam keadatan
Penyimbang Tuha Bandakh Balak memiliki posisi sosial-kultural yang jauh
lebih kompleks dibandingkan anggapan umum dalam masyarakat yang
menganut ideologi atau kekerabatan patriarki pada umumnya. Meski adat
Lampung Pesisir Sai Batin menggunakan garis keturunan patrilineal dan
struktur kepemimpinan berada di bawah kuasa laki-laki, hasil penelitian
menunjukkan bahwa perempuan justru menjadi aktor sentral yang
memastikan keberlangsungan nilai, ritme serta stabilitas sistem dalam
keadatan. Posisi tersebut tak hanya bersifat simbolik, tetapi bersifat nyata dan

terstruktur dalam praktik kehidupan adat sehari-hari.

Pertama, perempuan memaknai dirinya sebagai bagian integral dari keadatan
dan melihat identitas adat sebagai sumber kehormatan serta legitimasi sosial.
Pemaknaan tersebut terbentuk melalui proses internalisasi nilai keadatan
sejak dini, pewarisan nilai dan tradisi oleh keluarga, dan keterlibatan
langsung dalam aktivitas adat. Perempuan menginternalisasi nilai adat
sebagai bagian dari identitas kolektif, sehingga keterlibatan mereka tidak
hanya bersifat instrumental, tetapi dipandang sebagai bentuk pengabdian

moral.

Kedua, perempuan terlibat di hampir seluruh prosesi adat seperti seangkonan,
musyawarah adat, hingga prosesi pernikahan. Mereka terlibat dalam prosesi
seperti nyecah uwai, deduaian, kebung tikhai, serta bertanggung jawab atas
estetika ruangan dan penyusunan hidangan memundar. Pada konteks ini,

perempuan berperan sebagai penjaga nilai luhur, pengatur harmoni sosial, dan



122

penjamin keberlangsungan ritual adat. Posisi tersebut menjadikan perempuan
sebagai aktor budaya yang memiliki pengaruh besar, meskipun tetap berada
pada sistem patriarki. Temuan ini menegaskan bahwa struktur patriarki dalam
adat tidak sepenuhnya meniadakan otoritas perempuan, melainkan
menempatkan otoritas perempuan pada ranah khusus yang diakui dan

dihormati dalam keadatan.

Ketiga, perempuan tetap menjalankan peran dan fungsinya dalam keadatan
hingga saat ini. Mereka bersikap membuka diri pada perubahan dan
modernisasi seperti memanfaatkan media sosial untuk menyebarluaskan
agenda dan sejarah keadatan dan menerima masukan generasi muda untuk
memodifikasi beberapa aspek dalam keadatan, namun tetap mengawasi dan
membatasi agar perubahan yang diterima tidak menggeser ataupun melanggar
norma keadatan yang ada. Selain itu, perempuan juga menghadapi tantangan
yang kompleks dalam menjalankan fungsi adat di tengah modernisasi.
Tantangan tersebut meliputi berkurangnya minat muda-mudi terhadap tradisi
dan melemahnya pemahaman dan penggunaan bahasa Lampung di kalangan
generasi muda. Namun, perempuan melakukan berbagai upaya untuk tetap
mewarisi nilai kebudayaan kepada generasi muda dengan melibatkan mereka
dalam prosesi adat seperti blangikhan dan membiasakan mereka untuk

menggunakan bahasa Lampung dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam keterkaitan pada teori patriarki milik Sylvia Walby, terdapat beberapa
struktur patriarki yang tercermin dalam temuan penelitian ini. Struktur
tersebut mencakup struktur patriarki dalam kebudayaan dan rumah tangga.
Kemudian, temuan penelitian juga menunjukkan bahwa perempuan
Penyimbang Tuha bergerak di antara dua tipe patriarki yakni tipe privat yang
tercermin dalam relasi keluarga dan pewarisan patrilineal, serta tipe publik
yang tampak dalam pembagian peran pada struktur adat. Kedua tipe itu saling
berkaitan erat antara satu dengan lainnya sehingga menjelaskan adanya
perubahan atau pergeseran pada sistem patriarki yang dijalankan dalam
keadatan tersebut.



123

Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa perempuan dalam
masyarakat adat Penyimbang Tuha Bandakh Balak memiliki posisi yang kuat
dan dihormati secara kultural, sekaligus menghadapi dinamika sistem
patriarki yang terus berubah. Keberadaan perempuan menjadi kunci dalam
menjaga keberlanjutan adat, membangun kohesi sosial, dan mengadaptasikan
nilai-nilai adat dalam konteks modern dan perubahan sosial.

6.2 Saran

Adapun saran yang dapat diberikan dari hasil penelitian ini ialah sebagai
berikut.

1. Bagi Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak
Pihak keadatan disarankan untuk memperkuat program pembelajaran
budaya yang terstruktur bagi generasi muda, baik melalui sanggar
adat, maupun dokumentasi digital yang mudah diakses kapanpun dan
dimanapun. Penguatan tata kelola pelestarian budaya berbasis
komunitas diperlukan agar nilai-nilai adat tidak hanya diturunkan
secara informal, tetapi juga melalui mekanisme pembelajaran yang
terencana dan berkelanjutan.

2. Bagi Perempuan dalam Komunitas Adat
Perempuan diharapkan dapat terus mempertahankan peran
strategisnya melalui peningkatan kapasitas kultural dan partisipasi
aktif dalam setiap proses adat. Pengembangan literasi budaya,
kemampuan kepemimpinan, dan pemanfaatan teknologi digital dapat
memperluas ruang agensi perempuan sebagai penjaga nilai serta agen
adaptasi budaya.

3. Bagi Generasi Muda
Para muda-mudi dianjurkan untuk lebih aktif terlibat dalam kegiatan
adat sebagai bagian dari upaya pewarisan nilai dan identitas lokal.
Keterlibatan ini  tidak hanya membantu mempertahankan
keberlangsungan budaya, tetapi juga memeperkaya pemahaman
mereka terhadap sejarah, struktur sosial, dan kearifan lokal

masyarakat adat Penyimbang Tuha.



124

4. Bagi Akademisi dan Peneliti Selanjutnya
Para peneliti selanjutnya dapat memperluas fokus pada dinamika
gender dalam struktur-struktur adat lain di wilayah Lampung atau
pada kelompok adat yang berbeda untuk menghasilkan komparasi
yang lebih menyeluruh. Peneliti selanjutnya juga dapat menggali
aspek ekonomi, politik, atau relasi kekuasaan dalam adat Penyimbang
Tuha atau adat lain untuk memperdalam pemahaman tentang peran
perempuan dalam konteks sosial-budaya yang lebih luas.

5. Bagi Pemerintah dan Pemangku Kebijakan
Pemerintah daerah diharapkan menyediakan dukungan berupa fasilitas
kegiatan budaya, penyediaan sarana publik untuk aktivitas adat, dan
program pemberdayaan perempuan adat yang berbasis pada kearifan
lokal. Dukungan kebijakan juga diperlukan agar pelestarian adat dapat
berjalan beriringan dengan pembangunan sosial yang inklusif dan

berkelanjutan.



DAFTAR PUSTAKA



DAFTAR PUSTAKA

Abidin, J. Z., Huriani, Y., & Zulaiha, E. (2023). Perempuan Berdaya:
Memperkuat Peran Perempuan dalam Budaya Tradisional. Jurnal Socio
Politica. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.15575/socio-
politica.v13i2.26847

Bambang Tejokusumo. (2014). Dinamika Masyarakat Sebagai Sumber Belajar
IlImu Pengetahuan Sosial. Jurnal Geodukasi.

Benjamin, Susetyo, & Mulyaningsih, H. (2020). Struktur Sosial. Pusaka Media.
Badan Pusat Statistika. (2025). Kota Bandar Lampung Dalam Angka.

Britannica. (2024). Talcott Parsons, American Sociologist Biography.
Encyclopedia Britannica. Diakses pada 29 Januari 2025, dari

https://www.britannica.com/biography/Talcott-Parsons

De Beauvoir, S. (2014). The Second Sex. In Classic and Contemporary Readings
in Sociology (First Vint). Vintage Books: A Division of Random House, Inc.
https://doi.org/10.4324/9781315840154-29

Denzin, N. (1997). Interpretive Ethnography (P. Labella & F. Borgis). Sage

Publications, Inc.

Dinianti, E., & Sa, N. (2024). Konseling Behavioral dalam Kasus Patriarki di
Madrasah. Innovative: Journal Of Social Science Research.

Dokumen Tambo Keadatan Penyimbang Tuha Bandakh Balak.

Fakih, M. (2008). Analisis Gender dan Transformasi Sosial (Edisi Klasik
Perdikan).



Haba, J. (2010). Realitas Masyarakat Adat di Indonesia: Sebuah Refleksi. Jurnal
Masyarakat & Budaya, 12(2), 255-276.

Habib, 1., Hasyim, A., & Agus, S. (2019). Hak Waris Anak Laki-Laki Tertua
Dalam Hukum Adat Lampung Pepadun Perspektif Gender (Studi Di
Tegineneng Kabupaten Pesawaran). Jurnal Hukum Islam.
https://doi.org/https://doi.org/10.30983/alhurriyah.v4i1.938

Huda, K. (2020). Peran Perempuan Samin Dalam Budaya Patriarki di Masyarakat
Lokal Bojonegoro. Jurnal Sejarah, Budaya, Dan Pengajarannya.
https://doi.org/10.17977/um020v14i12020p76

Karim, H. B., & Samsudin, T. (2020). Peran Perempuan dalam Adat Istiadat

Gorontalo. As-Syams: Jurnal Hukum Islam.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar IlImu Antropologi. In Perpustakaan Nasional
RI (Edisi Revisi). PT Rineka Cipta.

Lévi-Strauss, C. (1969). The Elementary Structures of Kinship (R. Edham);

(Revised Ed). Beacon Press.

Lianovanda, D. (2024). Struktur Sosial: Pengertian, Ciri-Ciri, Jenis dan
Contohnya. Brain Academy. Diakses pada 25 Januari 2025, dari
https://www.brainacademy.id/blog/struktur-sosial

Mansur, T. M. (2018). Hukum Adat: Perkembangan dan Pembaruannya
(Sulaiman). (Edisi Revisi).
https://books.google.co.id/books?id=swTQDWAAQBAJ&Ipg=PR1&0ts=R8
04sYBRI8&dg=definisi adat &Ir&hl=id&pg=PR2#v=0nepage&qg=definisi
adat&f=true

Miles, M., & Huberman, M. (1992). Analisis Data Kualitatif (T. Rohidi,
Mulyarto, & P. Simbolon (Edisi Bahasa Indonesia). Penerbit Universitas
Lampung (U1 Press).

Muttagien, Z. (2019). Peran Perempuan dalam Tradisi Sunda Wiwitan. Jurnal
UIN Sunan Gunung Jati. https://doi.org/10.15575/kt.v1il.



128

Profil Kelurahan Negeri Olok Gading. (2025).

Salim, M. (2017). Bhinneka Tunggal lka Sebagai Perwujudan Ikatan Adat-Adat
Masyarakat Adat Nusantara. Al Daulah: Jurnal Hukum Pidana Dan
Ketatanegaraan, 6(1), 65-74. https://doi.org/10.24252/ad.v6i1.4866

Saragih, G. M., Triwanda, Y., & Akmal, Z. (2021). Kedudukan Perempuan Dalam
Masyarakat Hukum Adat Melayu Riau. JIP: Jurnal Industri dan Perkotaan.

Siahaan, M. S. (2016). Masyarakat Adat dan Hukum Adat di Indonesia. Jakarta

Kencana.

Slamet, H. (2007). Pelembagaan Peran Perempuan dalam Sistem Hukum Adat
Patrilineal Masyarakat Lampung Abung Buay Nunyai. llmu Pengatahuan

Teknologi Dan Seni.

Sociology, E. (2024). Understanding Gemeinschaft and Gesellschaft. General
Sociology. Diakses pada 25 Januari 2025, dari
https://easysociology.com/general-sociology/understanding-gemeinschaft

and-gesellschaft/

Tari Sigeh Pengunten, Tradisi Penyambutan Tamu Agung ala Lampung. (2024).
Pustaka  Indonesia.  Diakses pada 27 Januari 2025, dari
https://indonesiakaya.com/pustaka-indonesia/tari-sigeh-pengunten-tradisi-

penyambutan-tamu-agung-ala-lampung/
Tonnies, F. (1887). Gemeinschaft und Gesellschaft. Karl Curtius.

Walby, S. (1990). Theorizing Patriarchy. Basil Blackwell Inc.





