KEDUDUKAN HUKUM PASANGAN SUAMI ISTRI YANG
MEMPERPANJANG DAN MEMUSNAHKAN EMBRIO MELALUI
REPRODUKSI DENGAN BANTUAN DALAM PERSPEKTIF
HUKUM ISLAM

(Tesis)

Oleh

Muhammad Faisal Aziz
2422011044

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU HUKUM
UNIVERSITAS LAMPUNG
BANDAR LAMPUNG
2026



il

ABSTRAK

KEDUDUKAN HUKUM PASANGAN SUAMI ISTRI YANG
MEMPERPANJANG DAN MEMUSNAHKAN EMBRIO MELALUI
REPRODUKSI DENGAN BANTUAN DALAM PERSPEKTIF
HUKUM ISLAM

Oleh
Muhammad Faisal Aziz

Pada prinsipnya perkembangan teknologi reproduksi berbantu (Assisted
Reproductive Technology/ART) seperti bayi tabung memberikan peluang baru bagi
pasangan suami istri yang mengalami infertilitas untuk memperoleh keturunan. Hal
ini secara dogmatik telah diatur dalam Undang-Undang No. 17 Tahun 2023 tentang
Kesehatan, Peraturan Pemerintah No. 28 Tahun 2024 dan Permenkes No. 2 Tahun
2025. Namun, dalam praktiknya menimbulkan persoalan hukum baru, terutama
terkait penyimpanan, perpanjangan, dan pemusnahan embrio yang tersisa setelah
proses pembuahan dari aspek Hukum Islam. Penelitian ini pertama, bertujuan untuk
mengetahui dan menganalisis dalil atau dasar hukum Islam terhadap pasangan
suami istri yang melakukan perpanjangan dan pemusnahan kelebihan embrio
dengan reproduksi bantuan berdasarkan teori maqashid syari’ah. Kedua, untuk
mengetahui dan menganalisis pengaturan hukum terhadap pasangan suami istri
yang melakukan perpanjangan dan pemusnahan embrio menurut perspektif hukum
islam dan hukum nasional berdasarkan teori kekuatan berlakunya undang-undang
dan teori kepastian hukum.

Metode penelitian yang digunakan adalah penelitian hukum normatif. Penelitian ini
berfokus pada penelaahan norma-norma hukum positif serta prinsip-prinsip hukum
Islam yang berkaitan dengan perpanjangan dan pemusnahan embrio melalui
teknologi reproduksi dengan bantuan. Pendekatan yang digunakan meliputi
pendekatan perundang-undangan dan konseptual. Penelitian ini juga menggunakan
teori maqgashid syari’ah untuk menganalisis aspek hukum Islam dan teori kekuatan
berlakunya undang-undang serta teori kepastian hukum untuk menganalisis aspek
hukum nasional.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa hukum Islam membolehkan reproduksi
berbantu asalkan sperma dan ovum berasal dari pasangan suami istri yang sah.
Secara magashid syari’ah, perpanjangan penyimpanan embrio dibenarkan sebagai
upaya hifz an-nasl (menjaga keturunan), sementara pemusnahan memerlukan
alasan syar’i yang kuat. Sejalan dengan itu, hukum positif Indonesia telah mengatur
prosedur penyimpanan dan pemusnahan embrio secara legal melalui Undang-
Undang No. 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan, Peraturan Pemerintah No. 28 Tahun
2024 dan Permenkes No. 2 Tahun 2025. Hukum positif dan hukum Islam bertemu
pada titik yang sama, yaitu kewajiban mengelola embrio secara bertanggung jawab,
etis, dan menjamin kepastian serta perlindungan moral.

Kata kunci: Embrio, hukum Islam, hukum positif, kepastian hukum,
magqashid syari’ah, reproduksi berbantu.



il

ABSTRACT

THE LEGAL STATUS OF HUSBAND AND WIFE WHO EXTEND AND
DESTROY EMBRYOS THROUGH ASSISTED REPRODUCTION IN THE
PERSPECTIVE OF ISLAMIC LAW

By
Muhammad Faisal Aziz

In principle, the development of Assisted Reproductive Technology (ART), such as
In-Vitro Fertilization (IVF), offers new opportunities for infertile married couples
to conceive. Dogmatically, this is regulated under Law No. 17 of 2023 concerning
Health, Government Regulation No. 28 of 2024, and Minister of Health Regulation
No. 2 of 2025. However, in practice, it raises new legal issues, particularly
regarding the storage, extension, and disposal of surplus embryos following the
fertilization process from the perspective of Islamic Law.This study aims, first, to
identify and analyze the arguments or foundations of Islamic law for married
couples who extend the storage of or dispose of surplus embryos in assisted
reproduction based on the theory of Maqashid Syari’ah. Second, it seeks to
determine and analyze the legal regulations for couples who perform embryo
extension and disposal from the perspectives of Islamic law and national law, based
on the theory of the binding force of law and the theory of legal certainty.

The research method employed is normative legal research. This study focuses on
examining positive legal norms and Islamic legal principles related to the extension
and disposal of embryos through assisted reproductive technology. The approaches
used include the statutory approach and the conceptual approach. Furthermore,
the study utilizes the theory of Maqashid Syari’ah to analyze the Islamic legal
aspects, and the theory of the binding force of law and legal certainty to analyze
national legal aspects.

The results indicate that Islamic law permits assisted reproduction provided the
sperm and ovum originate from a legally married couple. From the perspective of
Magashid Syari’ah, extending embryo storage is justified as an effort toward hifz
an-nasl (preservation of progeny), while disposal requires strong syar'i (religious)
Justification. Correspondingly, Indonesian positive law has legally regulated the
procedures for embryo storage and disposal through Law No. 17 of 2023,
Government Regulation No. 28 of 2024, and Minister of Health Regulation No. 2
of 2025. Positive law and Islamic law converge on the same point: the obligation
to manage embryos responsibly, ethically, and in a manner that ensures legal
certainty and moral protection.

Keywords: Assisted Reproduction, embryo, islamic Law, legal certainty,
magqashid syari’ah, positive Law.



v

KEDUDUKAN HUKUM PASANGAN SUAMI ISTRI YANG
MEMPERPANJANG DAN MEMUSNAHKAN EMBRIO MELALUI
REPRODUKSI DENGAN BANTUAN DALAM PERSPEKTIF
HUKUM ISLAM

Oleh

MUHAMMAD FAISAL AZI1Z

Tesis

Sebagai Salah Satu Syarat Untuk Mencapai Gelar
MAGISTER HUKUM

Pada

Program Studi Magister Ilmu Hukum
Fakultas Hukum Universitas Lampung

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU HUKUM
FAKULTAS HUKUM UNIVERSITAS LAMPUNG
BANDAR LAMPUNG
2026



Kedudukan Hukum Pasangan
Suami Istri yang
.\lemperpanj.ng" dan
Memusnahkan Embrio Melalui
Reproduksi  dengan Bantuan
dalam Perspektif Hukum Islam

Muhammad Fraisal Aziz

2422011044

.Illdul Tesis

Nama Mahasiswa

Nomor Pokok Mahasiswa
Program Kekhususan Hukum Bisnis

Program Studi Magister limu Hukum

Fakultas Hukum

MENYETUJUI

Dosen Pembimbing

Prof. [} Nunung Rodliyah, M.A. Dr. Zulmain Ridlwan, S.H., M-H-
NIH/196008071992032001 NIP 198510232008121003
MENGETAHUI

Koordinator Program Studi Magister llmu Hukum
Fakultas Hukum Universitas Lampung

TR

san® r
Dr. Hend Sswanto, S H, M }HL
NIF 19650204 199003 1 004

Dipindai dengan CamScanner


https://v3.camscanner.com/user/download

MENGESAHKAN -

1. Tim Penguji

Ketua Tim : Prof. Dr. Nunung Rodliyah, MA. | =" et
Sekretaris/Penguji : Dr. Zulkarnain Ridlwan, S.H., M.H. [ /=7
Penguji : Dr. Sunaryo, S.H., M.Hum. ‘/‘w{

Penguji : Agus Triono, S.H., M.H., Ph.D.

Penguji : Dr. Hemi Siswanto, S.H., M.H.

Dekan Fakultas Hukum

Dr. M. Fakih, S.H., M.S.
NIP 196412181988031002

3. Tanggal Lulus Ujian Tesis : 26 Januari 202

Dipindai dengan CamScanner


https://v3.camscanner.com/user/download

vil

SURAT PERNYATAAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Muhammad Faisal Aziz
NPM 1 2422011044
Alamat : Perumahan Bataranila, Jalan Flamboyan

No. 333, Natar, Kabupaten Lampung

Selatan, Lampung.

Dengan ini saya menyatakan bahwa tesis yang saya susun, berjudul “Kedudukan
Hukum Pasangan Suami Istri yang Memperpanjang dan Memusnahkan
Embrio Melalui Reproduksi dengan Bantuan dalam Perspektif Hukum
Islam”, merupakan hasil karya asli saya sendiri dan tidak mengandung unsur
plagiasi, sebagaimana diatur dalam Peraturan Rektor Nomor 12 Tahun 2025 tentang
Peraturan Akademik. Saya bertanggung jawab penuh atas keaslian dan orisinalitas
karya ini serta menyadari bahwa segala bentuk pelanggaran terhadap ketentuan
akademik dapat dikenakan sanksi sesuai peraturan yang berlaku.

Bandar Lampung, 26 Januari 2026

Yang Membuat Pernyataan,

Muhammad Faisal Aziz
NPM 2422011044

Dipindai dengan CamScanner


https://v3.camscanner.com/user/download

viii

RIWAYAT HIDUP

Penulis bernama lengkap Muhammad Faisal Aziz, lahir di Kota
Bandar Lampung, Provinsi Lampung pada tanggal 24 Maret

1997. Penulis merupakan anak pertama dari dua bersaudara,

pasangan Bapak Dr. Muhammad Fakih, S.H., M.S. dan Ibu
- Dyah Koesoemawardani, S.Pi, M.P.

Riwayat pendidikan formal yang penulis tempuh adalah pada Sekolah Dasar
Kartika II-5 dan selesai pada tahun 2009, dilanjutkan jenjang menengah pertama di
SMP Al-Kautsar Lampung dan selesai pada tahun 2012, kemudian penulis
melanjutkan pendidikan menengah atas di Pondok Darussalam Gontor Ponorogo dan
lulus pada tahun 2016. Pada tahun 2022, penulis menyelesaikan jenjang pendidikan
strata satu (S1) pada Fakultas Hukum Syariah Universitas Al-Azhar Cairo, Mesir. Saat

ini, penulis sedang menyelesaikan pendidikan jenjang strata dua (S2) pada program

studi Magister [lmu Hukum Fakultas Hukum Universitas Lampung.



MOTTO
“Dan bahwa manusia hanya memperoleh apa yang telah diusahakan”.

(Q.S. An-Najm Ayat 39)

“You can if you think you can”

(Henry Ford)

X



PERSEMBAHAN

Dengan mengucapkan puji dan syukur kehadirat Allah SWT yang telah memberikan
rahmat dan ridho nya sehingga saya dapat menyelesaikan penulisan karya ini. Dengan
segala kerendahan hati, jerih payah, dan tanda perjuangan yang tertuang dalam tulisan
ini, maka saya persembahkan karya ini kepada:

Kedua orangtua saya, Bapak Dr. Muhammad Fakih, S.H., M.S. dan Ibu Dyah
Koesoemawardani, S.Pi, M.P. yang selalu mendukung, meridhoi, dan memberikan
kasih sayang serta penjagaan yang tak ternilai. Dengan penuh rasa hormat, bangga,
cinta, dan kasih sayang, serta baktiku, kuucapkan terima kasih untuk setiap
pengorbanan, dukungan, dan doa yang tidak pernah henti mengalir deras untuk
kesuksesanku selama ini.

Tidak lupa saya ucapkan terima kasih kepada adik saya Muhammad Faruq Ammar
serta keluarga dan kerabat yang selalu mendukung, memberi harapan, dan
mendoakan untuk kelancaran dan kesuksesanku.

Kepada almamater tercinta, Universitas Lampung saya ucapkan terima kasih atas
bantuan dan kesempatan yang diberikan sehingga saya dapat menimba banyak ilmu
baru yang sangat bemanfaat untuk masa depan.

Terima kasih untuk seluruh doa, harapan, dan dukungannya selama ini.



Xi

SANWACANA

Alhamdulillah, segala puji dan syukur penulis panjatkan kehadirat Allah SWT,
sebab hanya dengan izin-Nya, penulis dapat menyelesaikan tesis yang berjudul:
“Kedudukan Hukum Pasangan Suami Istri Yang Memperpanjang Dan
Memusnahkan Embrio Melalui Reproduksi Dengan Bantuan Dalam Perspektif
Hukum Islam” yang diajukan sebagai salah satu syarat untuk meraih gelar Magister
Hukum pada Program Studi Magister [lmu Hukum Fakultas Hukum Universitas
Lampung.

Penulis menyadari bahwa proses penyusunan sampai terselesaikannya tesis ini,
melibatkan bimbingan dari berbagai pihak. Dalam kesempatan ini penulis
menyampaikan terima kasih dan penghargaan setinggi-tingginya kepada:

1. Prof. Dr. Ir. Lusmeilia Afriani, D.E.A., .LP.M. selaku Rektor Universitas
Lampung

2. Dr. M. Fakih, S.H., M.S., selaku Dekan Fakultas Hukum Universitas
Lampung, sekaligus Penguji Tesis, terima kasih atas kesediaannya
memberikan saran dan masukan dalam penyempurnaan penulisan tesis.

3. Dr. Heni Siswanto, S.H., M.H., selaku Ketua Program Studi Pascasarjana
Magister [lImu Hukum Fakultas Hukum Universitas Lampung.

4. Dr. Ahmad Irzal Fardiansyah, S.H., M.H., selaku Wakil Dekan Bidang
Akademik dan Kerjasama Fakultas Hukum Universitas Lampung.

5. Prof. Dr. Nunung Rodliyah, M.A., selaku Dosen Pembimbing Tesis I,
terima kasih atas kesediaannya memberikan arahan, motivasi, saran, dan
masukan dalam penyempurnaan penulisan tesis.

6. Dr. Zulkarnain Ridlwan, S.H., M.H, selaku Dosen Pembimbing Tesis II,
terima kasih atas kesediaannya memberikan arahan, dukungan, saran, dan

masukan dalam penyempurnaan penulisan tesis.



xii

7. Dr. Sunaryo, S.H., M.Hum. selaku Dosen Pembahas I, terima kasih atas
kesediaannya memberikan saran dan masukan dalam penyempurnaan

penulisan tesis.

8. Agus Triono, S.H., M.H., Ph.D. selaku Dosen Pembahas II, terima kasih
atas kesediaannya memberikan saran dan masukan dalam penyempurnaan
penulisan tesis.

9. Seluruh dosen Pascasarjana Program Studi Magister [lmu Hukum Fakultas
Hukum Universitas Lampung yang telah membimbing dan memberikan
banyak ilmu kepada penulis.

10. Seluruh rekan, staff, dan karyawan Pascasarjana Program Studi Magister
[Imu Hukum Fakultas Hukum Universitas Lampung atas kebersamaan dan
dukungannya selama ini.

11. Almamater tercinta, Magister Ilmu Hukum Fakultas Hukum Universitas
Lampung.

12. Maudina Lutfiyani S.Pd. atas bantuan dan perhatian yang diberikan.

13. Semua pihak yang terlibat dan tidak dapat disebutkan satu per satu, terima
kasih atas segala dukungan, doa, dan harapan yang diberikan dalam proses
penyelasaian karya tulis ini.

Semoga karya tulis ini dapat bermanfaat untuk menambah wawasan keilmuan bagi

penulis dan pembacanya.
Bandar Lampung, 26 Januari 2026

Penulis,

Muhammad Faisal Aziz
NPM 2422011044




Xiii

DAFTAR ISI

Halaman
ABSTRAK ucuiitiitiieinninnictisecssicssssesssissssssssssiesssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss ii
DAFTAR ISLuucuuiiiiininensinsaicsensesssissssssesssnssssssssssssssssssssssssssssesssssssssssssasssssss xiii
L. PENDAHULUAN ....cccoovruisuinnecrececanns 1
AL Latar BelaKang .........ccccoovuiiiiiiiiiiiiieieeieee ettt et 1
B. Masalah dan Ruang LingKup........ccccocoieeiiiiiiiieceece e 7
C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian..........c...coceeveriiiiiieniininieniceeienecneen 8
D. Kerangka PemiKiran...........ccoooieeiieiiieiiiiiiecieeieecee e e 9
E. Metode Penelitian ............coouiiiiiiiiiiiiiiice et 20
II. TINJAUAN PUSTAKA ....coutrtitirinisnisricsisessssssssssssisssssissssssssssssssssssssssssssses 23
A. Pasangan Suami ISl ......c.ceccuieiieiiiiiiieiie et 23

B. Konsep Dasar Reproduksi dengan Bantuan (Assisted Reproductive
TChNOIOZY/ART) ..ottt ettt e eaneens 26
C. Pandangan Islam Tentang Reproduksi Dengan Bantuan ................ccccee. 31
D. Tinjauan Umum Tentang EMDBIIO .....ccccooeriiniiiiniiiiiiinicecccececece 35
E. Tinjauan Umum Tentang Perpanjangan dan Pemusnahan Embrio............... 37
I11. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN......cccccsvinininsinsessessessassassnne 41

A. Dalil atau Dasar Hukum Islam Terhadap Pasangan yang Melakukan
Perpanjangan dan Pemusnahan Kelebihan Embrio dengan Reproduksi
Bantuan Berdasarkan Teori Magashid Syari’ah ...............cccccceecucevenuennnene. 41

B. Pengaturan Hukum Terhadap Pasangan yang Melakukan Perpanjangan
dan Pemusnahan Embrio Menurut Perspektif Hukum Islam dan Hukum
Nasional Berdasarkan Teori Kekuatan Berlakunya Undang-Undang dan

Teori Kepastian HUKUM...........ccooiieiiiiiiieeccece e 65

IV PENUTUP ..uuiiiiiiriinninntennennnensnensseessessssesssessssssssesssssssssssssssssesssssssssssssssss 85
AL SIMPUIAN ... e 85
Bl Saran ..o e s 86

DAFTAR PUSTAKA.......cctrvuerueccnecanne 88




I. PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Pasangan suami istri yang telah menjalin pernikahan selama beberapa tahun
tetapi belum dikaruniai anak sering kali merasakan kecemasan dan kekhawatiran.
Meskipun usia mereka semakin bertambah, kehadiran seorang buah hati masih
belum juga menjadi kenyataan. Dalam ajaran syariat Islam, kita diajarkan untuk
tidak menyerah dan terus berusaha, serta untuk memiliki keyakinan yang penuh
kepada Allah SWT. Allah telah menjanjikan bahwa setiap kesulitan pasti akan ada
jalan keluarnya, termasuk dalam hal memiliki keturunan.! Secara alami,
pembuahan berlangsung di dalam rahim melalui hubungan seksual yang normal,
sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan oleh Allah bagi manusia. Namun,
seringkali proses pembuahan ini mengalami berbagai kendala, seperti adanya
kerusakan atau penyumbatan pada saluran indung telur yang menghalangi sel telur
untuk mencapai rahim. Kendala juga dapat muncul apabila sel sperma suami lemah
atau tidak mampu mencapai rahim istri untuk bertemu dengan sel telur. Meskipun
berbagai upaya telah dilakukan, seperti membuka saluran indung telur atau
memperkuat kualitas sel sperma, hambatan tersebut seringkali tetap sulit untuk

diatasi.

Selama ini cara yang banyak ditempuh untuk mendapat keturunan adalah
dengan cara pengangkatan anak. Akan tetapi dalam perkembangannya pasangan
suami istri tersebut menghendaki bahwa mereka mendapatkan anak yang masih

tetap memiliki hubungan genetik dengan mereka.? Selanjutnya dalam istilah medis

! NF Hariani & MS Ridwan, “Hubungan Hukum Anak Hasil Surrogate Mother”, A/-Qadau, 8, no.
1,2021.

2 Sonny Dewi Yudiasih, Susilowati Suparto Dajaan, Deviana Yuanitasari., Aspek Hukum Sewa
Rahim Dalam Perspektif Hukum Indonesia., Refika Aditama, Bandung, 2016. HIm.1.



pasangan suami istri yang tidak mampu untuk mendapatkan keturunan setelah 12
bulan pernikahan dan telah melakukan senggama secara teratur (dua sampai tiga
kali perminggu) tanpa menggunakan metode pencegahan kehamilan dinamakan
infertil atau infertilitas (kemandulan). Selanjutnya, cara mengatasi infertilitas
tersebut dalam dunia medis dikenal dengan cara konvensional seperti induksi
ovulasi dengan terapi hormone, inseminasi buatan dan operasi. akan tetapi jika
upaya konvensional tersebut tidak berhasil maka pasangan suami istri tersebut
dapat melakukan terapi dengan sistem Assisted Reproductive Technology (ART),
yaitu sejumlah prosedur medis yang digunakan dalam menyatukan sel telur dan sel
sperma sehingga dapat membantu pasangan suami istri yang infertil untuk
memperoleh keturunan. ART saat ini merupakan salah satu metode
penatalaksanaan. yang utama (mainstream therapy) untuk mengatasi infertilitas,
dengan estimasi sekitar 4,3 juta anak dilahirkan dengan metode ART di seluruh
dunia dalam tiga dekade terakhir.?

Berdasarkan uraian di atas, maka dapat diketahui bahwa pasangan suami
istri yang tidak dapat mendapatkan keturunan secara normal maka dalam dunia
medis dapat dilakukan dengan cara reproduksi dengan bantuan, sebagaimana yang
diamanatkan dalam Pasal 57 Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 Tentang
Kesehatan (selanjutnya disingkat UU No.17 Tahun 2023). Dalam Pasal 57 tersebut
ditegaskan bahwa:

1) Setiap pelayanan kesehatan reproduksi, termasuk reproduksi dengan
bantuan dilakukan secara aman dan bermutu memperhatikan aspek yang
khas, khususnya reproduksi perempuan.

2) Pelaksanaan pelayanan kesehatan reproduksi dilakukan dengan tidak
bertentangan dengan nilai agama dan ketentuan perundang-undangan.

Dengan demikian, pelayanan kesehatan reproduksi dengan bantuan menurut Pasal
57 UU No. 17 Tahun 2023, harus sesuai dengan nilai agama dalam hal ini adalah
agama Islam.

Menurut kaedah hukum Islam reproduksi dengan bantuan pada prisipnya

diperbolehkan, dengan syarat bahwa pasangan suami istri telah melakukan

3 Endi M. Astiwara, Halal Haram Kedokteran Kontemporer, Pustaka Al-Kautsar, Jakarta. 2022,
Him. 72.



pernikahan secara sah menurut hukum Islam. Ada dua buah keputusan yang
dikeluarkan oleh Muktamar Tarjih Muhammadiyah dan Putusan Majelis Ulama
Indonesia. Adapun isi keputusan Muktamar Tarjih Muhammadiyah ke 21 di Klaten
yang diadakan dari tanggal 6 sampai 11 April 1980 menyebutkan bahwa* : bayi
tabung menurut proses dengan sperma dan ovum dari suami-istri yang menurut
Hukum Islam, adalah Mubah dengan syarat, pertama teknis mengambil semen
(sperma) dengan cara yang tidak bertentangan dengan syari“at Islam. Kedua,
penempatan zygota seyogyanya dilakukan oleh dokter Wanita. Ketiga, resipien
adalah istri sendiri. Keempat,status anak dari bayi tabung adalah anak yang sah dari
suami istri yang bersangkutan.

Fatwa MUI yang ditandatangani di Jakarta pada 13 Juni 1979 memberikan
kesimpulan berikut’: Pertama, bayi tabung yang menggunakan sperma dan ovum
dari pasangan suami isteri yang sah hukumnya mubah artinya boleh. Hal ini
termasuk upaya yang diperbolehkan berdasarkan prinsip-prinsip agama. Kedua,
bayi tabung yang dibuat dari pasangan suami isteri dengan menggunakan rahim
isteri yang lain (seperti isteri kedua menggunakan rahim isteri pertama) hukumnya
haram. Hal ini berdasarkan prinsip sadd az-zari’ah, yaitu untuk mencegah dampak
negatif, karena bisa menimbulkan masalah yang kompleks terutama dalam hal
warisan antara anak yang lahir dari ibu yang menyumbangkan ovum dan anak yang
lahir dari ibu yang mengandung serta melahirkan. Ketiga, bayi tabung yang
menggunakan sperma yang telah dibekukan dari suami yang telah meninggal
hukumnya haram. Hal ini juga berdasarkan prinsip sadd az-zari’ah, karena bisa
menyebabkan masalah besar, baik dalam menentukan keturunan maupun dalam hal
warisan. Keempat, bayi tabung yang sperma dan ovumnya diambil dari orang yang
bukan pasangan suami istri yang sah hukumnya haram.®

Selanjutnya dalam Surat Keputusan Majelis Ulama Indonesia Nomor Kep-
952/MUI/X1/1990 tentang Inseminasi Buatan/Bayi Tabung, yang dikeluarkan pada
tanggal 26 November 1990, disebutkan bahwa Inseminasi Buatan/Bayi Tabung

4Ika Yanti, “Tinjauan Hukum Islam terhadap Teknologi Reproduksi Buatan (Bayi Tabung)”, Jurnal
Al-Fikrah, 8, no. 1, 2020.

> N. Junaidi & A. Musta’in Syafi’ie , “Penanaman Embrio pada Rahim Istri yang Lain: Analisis
Kritis Fatwa MUL Shakhsiyah Burhaniyah”, Jurnal Penelitian Hukum Islam, 17, no. 2, 2019

6 Fuadi Isnawan, “‘Pelaksanaan Program Inseminasi Buatan Bayi Tabung Menurut hukum Islam Dan
Hukum Positif Indonesia ”, Jurnal Kajian Agama,Sosial dan Budaya, 4, no. 2 2019



menggunakan sperma dan ovum yang diambil dari pasangan suami-istri yang sah
secara agama, dianggap halal dan diperbolehkan dalam Islam, selama mereka
berada dalam ikatan pernikahan yang sah. Menurut K.H. Hasan Basri, proses
melahirkan anak melalui teknik bayi tabung dibolehkan dan sah dalam agama
Islam, asalkan sperma dan sel telur berasal dari pasangan suami-istri yang sah.” Hal
ini karena perkembangan ilmu pengetahuan yang berkembang menuju teknologi
bayi tabung dianggap bernilai positif dan patut disyukuri, sebab merupakan karunia
dari Allah SWT. Bisa dibayangkan bagaimana keinginan seorang pasangan yang
sudah 14 tahun ingin memiliki anak akhirnya terpenuhi melalui cara ini.

Berdasarkan penjelasan di atas tentang bayi tabung, ada 5 hal yang membuat
bayi tabung dianggap haram yaitu:® yaitu: Pertama, sperma dari pria disatukan
dengan indung telur wanita yang bukan istrinya, lalu dimasukkan ke dalam rahim
istrinya. Kedua, indung telur dari wanita disatukan dengan sperma pria yang bukan
suaminya, lalu dimasukkan ke dalam rahim wanita tersebut. Ketiga, sperma dan
indung telur dari sepasang suami istri disatukan, lalu dimasukkan ke dalam rahim
wanita lain yang bersedia membuahi dan mengandung bayi hasil penyetelan
tersebut. Keempat, sperma dan indung telur berasal dari lelaki dan wanita yang
bukan pasangan suami istri, lalu dimasukkan ke dalam rahim istri. Kelima, sperma
dan indung telur berasal dari sepasang suami istri, lalu dimasukkan ke dalam rahim
istri yang lain.

Menurut pandangan Nahdlatul Ulama, isu terkait bayi tabung pernah
dibicarakan dalam rapat besar NU tahun 1981 di Yogyakarta. Pada masa itu, para
ulama memahami bayi tabung sebagai bayi yang lahir tanpa melalui persetubuhan.
Cara penghasilannya adalah dengan mengambil sel sperma dari laki-laki dan sel
telur dari perempuan, lalu dimasukkan ke dalam suatu alat selama beberapa hari.
Setelah hasilnya berkembang menjadi janin, kemudian dimasukkan ke dalam rahim
ibu °. Hukum terkait bayi tabung tidak bisa dijawab dengan satu hukum saja, seperti
mubah atau haram. Para peserta Munas NU 1981 waktu itu membagi hukum bayi

tabung menjadi tiga kasus berbeda. Pertama, jika sperma yang digunakan bukan

7 Nasikhin, N., Ismutik, I., & Albab, U, “Teknologi bayi tabung dalam tinjauan hukum Islam”,
Magasidi: Jurnal Syariah dan Hukum, 2, no. 1, 2022

8 Muh. Idris. 2019. “Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam”, Jurnal Al-Adl , 12, no. 1. (2019)

® PBNU. Ahkamul Fugaha. Kalista-LTN PBNU: 2011 M, Surabaya. Hlm.370



milik suami istri, maka hukumnya haram. Kedua, jika sperma tersebut milik suami
istri, tetapi cara mengeluarkannya tidak halal, maka hukumnya juga haram. Ketiga,
jika sperma itu milik suami istri, cara mengeluarkannya halal, dan dimasukkan ke
dalam rahim istrinya sendiri, maka hukumnya boleh. Sperma yang dianggap halal
adalah sperma yang keluar atau dikeluarkan dengan cara yang tidak dilarang oleh
syariat.

Namun demikian, ternyata dalam ketentuan Pasal 112 Ayat (2) Peraturan
Pemerintah Nomor 28 Tahun 2024 Tentang Peraturan Pelaksanaan UU No. 17
Tahun 2023 (selanjutnya disingkat PP No. 28 Tahun 2024) menyebutkan bahwa
“penyimpanan kelebihan embrio dapat diperpanjang atas keinginan pasangan suami
istri untuk kepentingan kehamilan berikutnya”. Selanjutnya, dalam ketentuan Ayat
(4) pasal tersebut disebutkan bahwa “dalam hal pasangan suami istri pemiliknya
tidak memperpanjang masa simpan kelebihan embrio, Fasilitas Pelayanan
Kesehatan penyelenggara reproduksi dengan bantuan harus memusnahkan
kelebihan embrio”. Dari bunyi Pasal 112 ayat (2) dan ayat (4) tersebut ternyata
tersirat atau implisit dalam Al-Quran dan Al-Hadits. Oleh karena itu, dalam konteks
ini perlu dicarikan dasar hukum mengenai perpanjangan dan pemusnahan embrio.
Pencarian dasar hukum in1 diperlukan guna mendapatkan kepastian dan kejelasan
mengenai pengaturan perpanjangan dan pemusnahan embrio.

Dalam perkembangan teknologi reproduksi berbantu (A4ssisted
Reproductive Technology/ART), praktik seperti penyimpanan embrio dan
keputusan untuk memperpanjang masa penyimpanannya atau memusnahkannya
menjadi isu etis dan hukum yang semakin penting.' Teknologi ini tidak hanya
menyangkut aspek medis, tetapi juga menimbulkan persoalan hukum, terutama
terkait dengan status hukum embrio, hak dan kewajiban pasangan suami istri
sebagai pemilik biologis embrio, serta tanggung jawab lembaga kesehatan dalam
mengelola embrio tersebut. Salah satu dilema hukum yang muncul adalah apakah
tindakan memperpanjang atau memusnahkan embrio sesuai dengan prinsip-prinsip
hukum Islam, yang dalam banyak hal menekankan pentingnya perlindungan

terhadap kehidupan dan keturunan (hifz an-nasl).

19 Prastuti Dwi Hartini, “Teknik Intracytoplasmic Sperm Injection (ICSI) pada In Vitro Fertilization
(IVF) untuk Mengatasi Penyebab Infertilitas ”, Proceeding Biology Education Conference, 20 , no.
1(2023)



Terdapat peristiwa Pasangan suami istri di Ohio, Amerika Serikat, yakni
Lindsey, 35, dan Tim Pierce, 34, menyambut kelahiran putra mereka, Thaddeus
Daniel Pierce, pada Tanggal 26 Juli 2025. Keluarga Pierce telah mencoba untuk
memiliki anak selama tujuh tahun sampai akhirnya mereka memutuskan untuk
mengadopsi embrio yang dibuat Linda Archerd, 62, dengan suaminya pada tahun
1994 melalui program bayi tabung (IVF). Dalam hal ini, peristiwa tersebut
merupakan rekor dari pembekuan embrio terlama yang menghasilkan kelahiran
seorang bayi hidup. Adapun alasan dari Archerd untuk mempanjang embrionya
yaitu guna menyumbangkannya untuk penelitian, atau memberikannya kepada
keluarga lain secara anonim. la mengatakan bahwa keterlibatannya dengan bayi
tersebut penting, karena embrio yang sudah di bekukan selama puluhan tahun akan
memiliki hubungan darah dengan putrinya yang sudah dewasa.!! Selanjutnya,
dalam hal pemanfaatan kelebihan embrio beberapa negara telah melegalkan sel
punca embrionik dengan tujuan untuk transformasi dan pembangunan kesehatan.
Namun, hal ini masih mejadi pro kontra sebab Indonesia masih belum mampu
melakukan transformasi kesehatan dengan dengan memanfaatkan instrumen
hukum, sebagaimana konsideran Undang-Undang Kesehatan dan Teori Hukum
Pembangunan. Dengan demikian, peristiwa hukum tersebut perlu beberapa
pertimbangan mulai dari perspektif hukum nasional hingga hukum islam
sebagaimana dalam kondisi eksisting di Indonesia. 1

Dalam konteks hukum Islam, embrio yang telah terbentuk dari sperma dan
ovum pasangan sah dapat dikategorikan sebagai entitas yang memiliki potensi
kehidupan, sehingga pemusnahannya memerlukan pertimbangan syar’i yang sangat
hati-hati. Sejumlah ulama dan fatwa menyatakan bahwa selama embrio tersebut
belum ditiupkan ruh (yakni sebelum 120 hari), maka status hukumnya masih

menjadi perdebatan. Namun demikian, nilai kehati-hatian (ihtiyath) tetap

" Danai Nesta Kupemba, (2025), “Bayi lahir dari embrio yang dibekukan selama 31 tahun — 'Seperti
film sains fiksi”, (https://www.bbc.com/indonesia/articles/c2djxz0980po, di akses pada tanggal 7
Agustus 2025).

12" Jayanti Purnama Sari, Anak Agung Gede Duwira Hadi Santosa, I Gde Sastra Winata,
“Pemanfaatan Sisa Embrio Beku Program Bayi Tabung Sebagai Terapi Transplantasi Sel Punca di
Indonesia”, Jurnal USM Law Review, 7, no. 1 (2024)



https://www.bbc.com/indonesia/articles/c2djxz0980po

dianjurkan karena berpotensi menyentuh nilai-nilai maqashid syari’ah terutama
perlindungan keturunan.!'?

Pasal 12 PP No. 28 Tahun 2024 mengatur bahwa embrio hasil bayi tabung
dapat disimpan dalam jangka waktu tertentu dan dapat dimusnahkan jika tidak
diperpanjang oleh pasangan yang bersangkutan. Ketentuan ini menghadirkan ruang
pengaturan hukum positif yang perlu dianalisis dalam bingkai maqashid syari’ah.
Selain itu, problem normatif muncul ketika kebijakan ini berhadapan dengan nilai
agama, sehingga diperlukan integrasi hukum Islam dan hukum nasional dalam
menjawab persoalan kedudukan hukum tindakan memperpanjang atau
memusnahkan embrio tersebut.

Dengan latar belakang ini, penting untuk mengkaji secara mendalam
bagaimana kedudukan hukum pasangan suami istri yang memperpanjang maupun
memusnahkan embrio melalui teknologi reproduksi bantuan ditinjau dari perspektif
hukum Islam dan hukum positif Indonesia. Hal ini bertujuan memberikan kepastian
hukum sekaligus menjaga nilai-nilai syariat Islam dalam praktik medis yang terus

berkembang.

B. Masalah dan Ruang Lingkup
1. Permasalahan Penelitian

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, maka dapat dirumuskan
permasalahan sebagai berikut:

a. Bagaimana dalil atau dasar hukum Islam terhadap pasangan suami istri yang
melakukan perpanjangan dan pemusnahan kelebihan embrio dengan
reproduksi bantuan berdasarkan teori magashid syari’ah?

b. Bagaimana pengaturan hukum terhadap pasangan suami istri yang
melakukan perpanjangan dan pemusnahan embrio menurut perspektif
hukum islam dan hukum nasional berdasarkan teori kekuatan berlakunya

undang-undang dan teori kepastian hukum?

13 Irham Dongoran, “Bayi Tabung Dalam Tinjauan Hukum Islam (Analisis Maqashid Syari‘ah)”,
Jurnal Syariah dan Hukum, 2, no. 1 (2020).



2. Ruang Lingkup Penelitian

Ruang lingkup dalam penelitian ini adalah hukum perdata Islam, dengan
kajian yang lebih khusus tentang kedudukan hukum pasangan suami istri yang
memperpanjang dan memusnahkan embrio melalui reproduksi dengan bantuan

dalam perspektif hukum Islam.

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
1. Tujuan Penelitian
a. Mengetahui dan menganalisis dalil atau dasar hukum Islam terhadap
pasangan suami istri yang melakukan perpanjangan dan pemusnahan
kelebihan embrio dengan reproduksi bantuan berdasarkan teori maqashid
syari’ah.
b. Mengetahui dan menganalisis pengaturan hukum terhadap pasangan suami
istri yang melakukan perpanjangan dan pemusnahan embrio menurut
perspektif hukum islam dan hukum nasional berdasarkan teori kekuatan

berlakunya undang-undang dan teori kepastian hukum.

2. Kegunaan Penelitian
a. Kegunaan Teoretis
Penelitian ini diharapkan dapat menjadi salah satu referensi dalam
pengembangan kajian hukum perdata Islam, khususnya yang berkaitan
dengan status hukum pasangan suami istri yang melakukan tindakan
perpanjangan atau pemusnahan embrio melalui teknologi reproduksi
berbantuan dalam perspektif hukum Islam.
b. Kegunaan Praktis
1) Diharapkan dapat dijadikan referensi bagi mahasiswa, civitas akademika,
serta praktisi dalam upaya pengembangan ilmu hukum perdata Islam.
2) Selain itu, penelitian ini juga disusun sebagai salah satu syarat akademik
bagi penulis untuk memperoleh gelar Magister Hukum pada Fakultas

Hukum Universitas Lampung.



D. Kerangka Pemikiran
1. Kerangka Teori
a. Teori Kekuatan Berlakunya Undang-Undang

Kekuatan berlakunya undang-undang ini perlu dibedakan dari kekuatan
mengikatnya undang-undang. Telah dikemukakan diatas bahwa undang-undang
mempunyai kekuatan mengikat sejak diundangkanya di dalam lembaran negara. Ini
berarti bahwa sejak dimuatnya dalam lembaran negara, setiap orang terikat untuk
mengakui eksistensinya. Kekuatan berlakunya undang-undang menyangkut
berlakunya undang-undang secara operasional. Undang-undang mempunyai
kekuatan berlaku. Ada tiga macam kekuatan berlaku, yaitu kekuatan berlaku
yuridis, sosiologis dan filosofis.!4
1) Kekuatan Berlaku Yuridis (Juristische Geltung)

Suatu undang-undang memiliki kekuatan berlaku secara yuridis apabila
seluruh persyaratan formal dalam proses pembentukannya telah terpenuhi. Menurut
Hans Kelsen, suatu norma hukum memperoleh kekuatan berlakunya apabila
penetapannya bersumber dari norma yang memiliki kedudukan lebih tinggi.
Dengan demikian, sistem hukum tersusun secara hierarkis di mana setiap norma
memperoleh legitimasi dari norma di atasnya. Pada tingkat tertinggi terdapat
Grundnorm atau norma dasar, yang menjadi landasan berlakunya seluruh norma
hukum dalam suatu tatanan hukum. Dari Grundnorm inilah dapat dijelaskan dasar
keberlakuan suatu norma hukum, bukan isi atau substansinya. Pertanyaan mengenai
keberlakuan hukum berkaitan dengan aspek das sollen (apa yang seharusnya
berlaku), sedangkan das sein lebih mengacu pada pengertian hukum sebagai suatu
kenyataan yang ada.

2) Kekuatan Berlakunya Sosiologis (Soziologische Geltung)

Kekuatan berlakunya hukum secara sosiologis berfokus pada sejauh mana
hukum tersebut dapat diterapkan secara efektif dan memberikan manfaat nyata
dalam kehidupan masyarakat. Dalam hal ini, keberlakuan hukum diukur dari
penerimaan masyarakat terhadapnya, tanpa memandang apakah hukum tersebut

disusun sesuai dengan prosedur formal atau tidak. Dengan demikian, keberlakuan

14 Sudikno Mertokusumo., Mengenal Hukum Suatu Pengantar., Maha Karya Pustaka, Yogyakarta,
2019.,Hlm. 135-136



10

hukum secara sosiologis mencerminkan kenyataan sosial, yakni sejauh mana norma

hukum tersebut benar-benar hidup dan diterapkan dalam masyarakat. Terdapat dua

pandangan utama mengenai kekuatan sosiologis hukum, yaitu:

a) Menurut teori kekuatan (Machtstheorie)) hukum memiliki kekuatan berlaku
secara sosiologis apabila penerapannya didukung atau dipaksakan oleh
penguasa, meskipun masyarakat belum tentu menerimanya.

b) Menurut feori pengakuan (Anerkennungstheorie), , hukum dikatakan memiliki
kekuatan berlaku sosiologis apabila diterima, diakui, dan dijalankan oleh
masyarakat sebagai pedoman dalam kehidupan bersama.

3) Kekuatan Berlaku Filosofis (Filosofische Geltung)

Suatu hukum memiliki kekuatan berlaku secara filosofis apabila isi dan
tujuannya sejalan dengan cita-cita hukum (Rechtsidee), yakni nilai-nilai tertinggi
yang bersifat universal seperti keadilan, kemanusiaan, dan kesejahteraan umum.
Dalam konteks Indonesia, nilai-nilai tersebut tercermin dalam Pancasila sebagai
dasar negara dan pedoman hidup bangsa untuk mewujudkan masyarakat yang adil
dan makmur. Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa keberlakuan
suatu undang-undang harus memenuhi tiga aspek utama, yaitu kekuatan yuridis,
sosiologis, dan filosofis. Aspek filosofis tidak hanya didasarkan pada cita-cita dan
pandangan hidup suatu bangsa, tetapi juga harus selaras dengan nilai-nilai moral
serta ajaran agama, khususnya dalam hal ini ajaran Islam. Lebih jauh lagi, hukum
yang bersumber dari ajaran agama dapat dijadikan hukum positif apabila diakui
dalam sistem peraturan perundang-undangan yang berlaku atau melalui kebijakan
pemerintah yang mengakui keberadaan sistem keyakinan dan kepercayaan yang
dianggap sebagai agama oleh para penganutnya.'’

Dalam penelitian ini, teori kekuatan berlakunya undang-undang digunakan
untuk menguraikan rumusan masalah kedua. Teori Kekuatan Berlakunya Undang-
Undang digunakan dalam penelitian ini untuk menganalisis legitimasi keberlakuan
norma hukum yang mengatur tindakan perpanjangan dan pemusnahan embrio
dalam praktik reproduksi berbantu sebagaimana diatur dalam UU No. 17 Tahun
2023 dan PP No. 28 Tahun 2024. Teori ini membantu menilai apakah norma

15 Bagir Manan., Hukum Positif Indonesia (Satu Kajian Teoritik)., FH UII Press, 2004., Him. 31.



11

tersebut telah memenuhi unsur yuridis, sosiologis, dan filosofis, sehingga layak
diberlakukan dan ditaati oleh masyarakat.

Secara yuridis, teori ini digunakan untuk menilai apakah norma tersebut
telah terbentuk melalui prosedur hukum yang sah sesuai asas legalitas. Aspek ini
penting karena keabsahan hukum menjadi dasar awal dari pengikatannya terhadap
masyarakat'®. Secara sosiologis, teori ini membantu menganalisis apakah norma
mengenai pemusnahan dan perpanjangan embrio diterima secara sosial dan dapat
diimplementasikan dengan efektif, khususnya di tengah masyarakat yang memiliki
kepercayaan dan nilai-nilai agama tertentu seperti Islam!”. Secara filosofis, teori ini
digunakan untuk menilai apakah substansi aturan tersebut mencerminkan nilai
keadilan yang sesuai dengan ideologi bangsa dan prinsip magashid syari’ah dalam
Islam, terutama dalam menjaga keturunan (hifz al-nasi)'®.

Dalam konteks ini, teori ini mengarahkan peneliti untuk tidak hanya melihat
undang-undang sebagai teks normatif, tetapi juga sebagai produk sosial dan kultural
yang harus selaras dengan nilai hukum Islam, karena menyangkut potensi
kehidupan manusia yang diatur dalam prinsip syariat. Maka dari itu, teori ini
menjadi fondasi dalam mengkaji sejauh mana hukum positif mengenai pengelolaan
embrio dapat dikatakan sah dan adil dalam sistem hukum Indonesia yang mengenal
dualitas antara hukum nasional dan hukum Islam'®.

Secara keseluruhan, penggunaan teori kekuatan berlakunya undang-undang
dalam penelitian ini memberikan kerangka yang komprehensif untuk menilai
keberlakuan hukum secara holistik. Dimensi yuridis memastikan legalitas
formalnya, dimensi sosiologis menilai efektivitas penerapannya dalam masyarakat
Muslim, sedangkan dimensi filosofis menguji kesesuaiannya dengan nilai-nilai
Islam dan Pancasila sebagai dasar negara. Dengan mengintegrasikan ketiga dimensi
tersebut, penelitian ini dapat menjelaskan posisi hukum pasangan suami istri yang
memperpanjang atau memusnahkan embrio melalui reproduksi berbantuan secara

menyeluruh, baik dari aspek hukum positif maupun dari perspektif hukum Islam

16 Hans Kelsen, Pure Theory of Law., University of California Press, 1967., Him 110.

17 Gustav Radbruch, Vorschule Der Rechtsphilosophie, Druck Heidelberger Gutenberg-Druckerei
GmbH, Heidelberg. 1947 Hlm. 35.

18 Theo Huijbers, “Filsafat Hukum Dalam Lintasan Sejarah”, Kanisius Yogyakarta.1982. Hlm. 83
19 Irham Dongoran, Op., Cit. Him. 20-35.



12

yang berlandaskan pada keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan terhadap

kehidupan manusia.

b. Teori Kepastian Hukum

Berkenaan dengan keberadaan teknologi reproduksi berbantuan, diperlukan
adanya kepastian hukum yang jelas. Kepastian menurut Frans Magnis Suseno?’
berarti adanya kejelasan dalam aturan hukum, sehingga bisa menjadi pedoman bagi
masyarakat yang terkena aturan tersebut. Secara nyata, makna kepastian ini adalah
adanya kejelasan dan ketegasan dalam berlakunya hukum di tengah masyarakat,
sehingga tidak menimbulkan pemahaman yang salah.

Kepastian hukum merupakan aspek fundamental yang sering menjadi bahan
perdebatan dalam kajian hukum. Menurut Radbruch ?' ada empat hal yang
berhubungan dengan makna kepastian hukum, yaitu:

1. Hukum itu positif, artinya hukum yang berlaku merupakan peraturan
perundang-undangan yang telah ditetapkan secara resmi.

2. Hukum didasarkan pada fakta yang nyata dan bersifat pasti, sehingga hakim
tidak boleh menggunakan penilaiannya sendiri melalui klausula umum

seperti “kesopanan” atau “itikad baik” .

3. Fakta atau kenyataan yang menjadi dasar hukum harus dirumuskan secara

jelas agar tidak menimbulkan kekeliruan makna serta mudah diterapkan.

4. Hukum positif tidak boleh mudah berubah.
Pandangan Radbruch tersebut menegaskan bahwa kepastian hukum berkaitan erat
dengan keberadaan dan penerapan hukum itu sendiri. Kepastian hukum merupakan
konsekuensi langsung dari adanya peraturan perundang-undangan. Setiap kali
hukum diberlakukan, maka kepastian hukum pun secara otomatis hadir. Lebih
lanjut, Radbruch menekankan bahwa unsur kepastian hukum harus senantiasa
dijaga demi mewujudkan ketertiban dan keteraturan dalam suatu negara. Oleh

karena itu, hukum positif yang mengatur kepentingan masyarakat harus tetap

20Frans Magnis Suseno, , Etika Dasar, Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral, Kanisius,
Yogyakarta.1993. Hlm. 79
2! Gustav Radbruch, Op., Cit. Him. 36.



13

ditaati, meskipun dalam praktiknya hukum tersebut terkadang belum sepenuhnya
adil atau belum mencapai tujuan hukum yang ideal.??

Kepastian hukum berarti adanya kejelasan tentang cara bertindak yang
umum dan berlaku bagi seluruh masyarakat, termasuk akibat-akibat hukumnya.
Kepastian hukum juga bisa diartikan sebagai hal yang dapat ditentukan secara
spesifik, sehingga hukum harus jelas agar bisa mengikat semua orang. Selain itu,
kepastian hukum sangat berkaitan dengan hukum yang berlaku di masyarakat.
Secara dasar, kepastian hukum memiliki dua aspek yaitu: hukum dapat ditentukan
dalam hal-hal yang spesifik dan adanya rasa aman dalam hukum. Hal ini berarti
memberikan perlindungan kepada pihak-pihak yang memiliki kepentingan.

Kepastian merupakan esensi dari hukum, hukum yang tidak pasti bukanlah
hukum. Di mana tiada kepastian hukum, di situ tidak ada hukum (ubi jus incertum,
ibi jus nullum). Kepastian hukum pada dasarnya selalu mensyaratkan adanya
aturan-aturan hukum yang jelas, konsisten dan mudah diperoleh, serta dibuat oleh
pihak yang bewenang 3. Dalam kaitan mengenai penciptaan kepastian hukum
terutama dalam peraturan berupa perundang-undangan, diperlukan persyaratan
yang berkenaan dengan struktur internal dari norma hukum itu sendiri. Persyaratan
tersebut antara lain mengenai kejelasan konsep yang digunakan. Norma hukum
berisi deskripsi mengenai perilaku tertentu yang kemudian disatukan ke dalam
konsep tertentu pula?,

Dalam penelitian ini, teori kepastian hukum digunakan untuk menguraikan
rumusan masalah kedua. Penggunaan teori kepastian hukum bertujuan untuk
menilai sejauh mana peraturan hukum mengenai perpanjangan dan pemusnahan
embrio melalui teknologi reproduksi dengan bantuan (ART) memberikan kejelasan
dan perlindungan hukum bagi pasangan suami istri. Fokus utama dari teori
kepastian hukum adalah pada aspek kejelasan norma hukum yang dapat dijadikan
pedoman oleh masyarakat, dalam hal ini pasangan suami istri yang menjalani terapi

fertilitas. Dalam konteks ini, teori kepastian hukum sebagaimana dikemukakan oleh

22 Theo Huijbers, Op., Cit. Hlm. 165

23 Sidharta, ,” Moralitas Profesi Hukum: Suatu Tawaran Kerangka Berpikir”. Refika Aditama, ,
Bandung.2006 Him. 85

24 Nurhasan Ismail, 2006, Perkembangan Hukum Pertanahan Indonesia: Suatu Pendekatan
Ekonomi-Politik, Disertasi Fakultas Hukum Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta. Hlm. 39-41



14

Gustav Radbruch menekankan bahwa hukum harus bersifat positif, jelas, tidak
berubah-ubah, dan tidak diserahkan kepada penilaian subjektif aparat hukum.?
Ketegasan dan kejelasan norma dalam perpanjangan dan pemusnahan embrio
menjadi indikator bahwa hukum mampu memberi rasa aman dan kejelasan hukum
bagi masyarakat. Dengan demikian, teori ini memperkuat posisi pasangan suami
istri dalam menjalankan hak-hak reproduktifnya sesuai dengan ketentuan hukum
positif Indonesia yang tidak bertentangan dengan nilai-nilai syariat Islam.?¢
Dengan menggunakan teori kepastian hukum, penelitian ini berupaya
menjelaskan bahwa keberadaan peraturan yang tegas dan jelas tidak hanya
menjamin perlindungan hukum bagi pasangan suami istri dalam menjalankan hak
reproduktifnya, tetapi juga menjadi bentuk manifestasi keadilan dan keteraturan
hukum dalam sistem hukum nasional yang berlandaskan Pancasila dan nilai-nilai
Islam. Teori ini memperkuat argumen bahwa pasangan suami istri yang
memperpanjang atau memusnahkan embrio melalui ART memiliki kepastian
hukum apabila tindakan tersebut dilaksanakan sesuai prosedur yang diatur dalam
peraturan perundang-undangan dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip
syariat Islam yang menghormati kehidupan sejak dini. Dengan demikian, teori
kepastian hukum dalam penelitian ini berperan sebagai landasan epistemologis
untuk memastikan bahwa hukum positif Indonesia mampu memberikan kejelasan,
keadilan, dan perlindungan hukum yang sejalan dengan nilai moral dan spiritual

Islam.

¢. Teori Maqashid Syari’ah

Teori Magqashid Syari’ah yang dikembangkan oleh Imam Al-Syathibi
merupakan salah satu pendekatan penting dalam hukum Islam untuk menilai
apakah suatu tindakan atau kebijakan sesuai dengan tujuan utama diturunkannya
syariat Islam. Maqashid Syari’ah secara harfiah berarti “tujuan-tujuan syariat”, dan
menurut Al-Syathibi, tujuan syariat adalah untuk menjaga dan mewujudkan

kemaslahatan (kebaikan) umat manusia, baik di dunia maupun di akhirat.?’

23 Gustav Radbruch, Op., Cit. Hlm. 20-21.

26 Frans Magnis Suseno, Op., Cit. Him. 144,

27 Milhan, “Maqashid Syari‘Ah Menurut Imam Syatibidan Dasar Teori Pembentukannya”, Jurnal
Al-ahwal As-Syakhsiyah, 6, no. 1 (2021)



15

Al-Syathibi membagi maqashid ke dalam tiga tingkatan kebutuhan:
dharuriyyat (primer), hajiyyat (sekunder), dan tahsiniyyat (tersier). Dari ketiganya,
tingkatan dharuriyyat merupakan yang paling mendasar dan wajib dijaga oleh
syariat. Lima unsur pokok (al-kulliyat al-khams) yang termasuk dalam kategori
dharuriyyat adalah: menjaga agama (hifzh ad-din), jiwa (hifzh an-nafs), akal (hifzh
al-"aql), keturunan (hifzh an-nasl), dan harta (hifzh al-mal).

Dalam magqashid syari’ah, hifzh an-nasl atau perlindungan terhadap nasab
merupakan prinsip fundamental yang menjamin kejelasan garis keturunan sebagai
pilar utama bagi struktur sosial dan hukum Islam. Dalam konteks reproduksi
berbantuan, tindakan memperpanjang penyimpanan embrio hasil pembuahan dari
pasangan suami istri yang sah masih dapat dibenarkan secara syar‘i, selama embrio
tersebut hanya boleh ditanamkan kembali pada istri sah. Hal ini untuk memastikan
tidak terjadi ikhtilat al-ansab (pencampuran nasab), yang dilarang dalam Islam
karena dapat mengganggu keabsahan hak waris, wali nikah, dan identitas
keluarga.?®

Dalam penelitian ini, teori maqashid syari’ah digunakan untuk
menguraikan rumusan masalah pertama. Magqasid Syari’ah memegang peran
penting dalam hukum Islam, karena merupakan salah satu acuan atau metode dalam
meng-istinbat serta merumuskan hukum Islam.? Dalam konteks reproduksi dengan
bantuan, khususnya tindakan perpanjangan dan pemusnahan embrio, maqashid
syari’ah dapat digunakan untuk menganalisis secara normatif apakah tindakan
tersebut mendatangkan kemaslahatan atau menimbulkan mafsadah (kerusakan).
Upaya mendapatkan keturunan melalui teknologi reproduksi dengan bantuan
termasuk dalam perlindungan terhadap keturunan (hifzh al-nasl), karena bertujuan
melestarikan keturunan yang sah dalam bingkai pernikahan yang sesuai dengan
syariat. Oleh karena itu, tindakan tersebut secara umum diperbolehkan selama tetap
menjaga prinsip-prinsip kehalalan dan kesucian nasab.

Namun demikian, tindakan pemusnahan embrio yang dilakukan karena

tidak adanya perpanjangan masa penyimpanan memerlukan kajian yang lebih

28 NF Hariani & MS Ridwan, Op., Cit. Him. 119

29 Khairil Anwar, Mohd Soberi Awang, Mualimin Mochammad Sahid, “ Magasid Syariah Menurut
Imam Al-Ghazali dan Aplikasinya Dalam Penyusunan Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia”,
Malaysian Journal of Syariah and law, 9, no. 2 (2021).



16

dalam. Dalam hal ini, teori magashid menuntut pertimbangan antara maslahat dan
mafsadah. Jika pemusnahan embrio dilakukan demi mencegah potensi kerusakan
atau konflik hukum (misalnya terkait status anak, warisan, atau nasab), dan tidak
lagi ada harapan untuk digunakan secara sah, maka tindakan tersebut dapat
dibenarkan dengan alasan darurat atau demi menjaga ketertiban dan kepastian
hukum.

Sebaliknya, jika pemusnahan dilakukan tanpa alasan syar’i yang jelas, hal
ini bisa bertentangan dengan prinsip hifzh al-nasl, karena berarti mengabaikan
potensi kelahiran manusia baru yang sah. Maka, Teori Magashid Syari’ah menurut
Al-Syathibi memberikan pendekatan holistik, bahwa tindakan hukum harus
senantiasa diarahkan pada pencapaian kemaslahatan dan penghindaran kerusakan
dengan tetap memperhatikan nilai-nilai dasar syariat.

Dengan demikian, teori magashid syari’ah dalam penelitian ini berfungsi
untuk memberikan justifikasi normatif terhadap kedudukan hukum pasangan suami
istri yang memperpanjang atau memusnahkan embrio dalam perspektif hukum
Islam. Melalui pendekatan ini, peneliti menilai bahwa setiap kebijakan atau
tindakan dalam bidang reproduksi berbantuan harus diarahkan pada pencapaian
kemaslahatan, perlindungan terhadap nasab, dan pencegahan kerusakan moral
maupun hukum. Teori ini menegaskan bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan
kontekstual, mampu memberikan solusi terhadap persoalan bioetika modern
dengan tetap berpegang pada nilai-nilai dasar syariat, yaitu keadilan (a/-‘adl),
kemaslahatan (al-maslahah), dan penjagaan terhadap kehidupan manusia (Aifz al-

nafs wa al-nasl).

2. Kerangka Konseptual
Konseptual adalah kaitan atau hubungan antara konsep satu dengan konsep
yang lainnya dari masalah yang ingin diteliti. Adapun konsep yang digunakan
dalam proposal penelitian tesis ini ialah:
a. Reproduksi dengan bantuan adalah: cara mendapatkan keturunan untuk
pasangan suami istri di luar cara yang alamiah.
b. Pelayanan kesehatan adalah seluruh bentuk kegiatan atau rangkaian tindakan

yang diberikan secara langsung kepada individu maupun masyarakat dengan



17

tujuan mempertahankan, meningkatkan, dan memulihkan kesehatan, serta
mengurangi penderitaan. Pelayanan ini mencakup upaya promotif, preventif,
kuratif, dan rehabilitatif.

Tenaga medis adalah individu yang bekerja di bidang kesehatan dan memiliki
kompetensi profesional, pengetahuan, serta keterampilan yang diperoleh
melalui pendidikan profesi kedokteran atau kedokteran gigi. Tenaga medis
memiliki kewenangan untuk melakukan tindakan medis dalam rangka
pelayanan kesehatan.

Tenaga Kesehatan adalah seseorang yang berperan aktif dalam bidang
kesehatan, memiliki profesionalitas, pengetahuan, dan keterampilan yang
diperoleh melalui pendidikan tinggi. Beberapa jenis tenaga kesehatan juga
memiliki kewenangan tertentu untuk melakukan kegiatan pelayanan
kesehatan sesuai dengan peraturan yang berlaku.

Hukum positif adalah seperangkat aturan hukum, baik tertulis maupun tidak
tertulis, yang berlaku dan mengikat di Indonesia, serta ditegakkan oleh
pemerintah dan lembaga peradilan untuk mengatur kehidupan bermasyarakat
dan bernegara.

Hukum Islam adalah sistem hukum yang bersumber dari wahyu Allah SWT
dan Sunnah Rasulullah SAW, yang mengatur perilaku manusia dalam
berbagai aspek kehidupan, meliputi bidang ibadah, muamalah (hubungan
sosial dan ekonomi), serta akhlak.

Perpanjangan kelebihan embrio adalah proses memperpanjang masa inkubasi
embrio yang tidak ditransfer pada siklus fertilisasi in vitro (IVF) atau bayi
tabung.

Pemusnahan kelebihan embrio adakah tindakan mengakhiri keberadaan
embrio yang berlebihan setelah menjalani prosedur fertilisasi in vitro (IVF)

atau bayi tabung.



18

3. Kerangka Pikir

Reproduksi dengan Bantuan

i

Perpanjangan dan Pemusnahan

embrio Berdasarkan Hukum

Islam dan Hukum Positif

A 4

Teori Kekuatan Berlakunya
Undang-Undang, Teori
Kepastian Hukum, Teori

Magashid Syari’ah

\ /

\

Perkembangan Hukum

Keserasian Hukum Positif

dengan Hukum Islam Positif dan Hukum Islam

dalam Reproduksi Bantuan

/ Dalil atau dasar hukum Islam \ / Penganturan hukum terhadap \
terhadap pasangan suami istri yang pasangan suami istri yang
melakukan perpanjangan dan melakukan perpanjangan dan
pemusnahan kelebihan embrio pemusnahan kelebihan embrio
\ dengan reproduksi bantuan / menurut perspektif hukum Islam

K dan hukum nasional. /




19

Keterangan :

Kerangka berpikir dalam penelitian ini disusun untuk menggambarkan

hubungan antara teori hukum, perkembangan regulasi, serta penerapan norma-
norma hukum terhadap praktik perpanjangan dan pemusnahan embrio dalam
program reproduksi dengan bantuan, ditinjau dari perspektif hukum Islam dan
hukum positif Indonesia. Penelitian ini berangkat dari teori-teori dasar seperti Teori
Kekuatan Berlakunya Undang-Undang, yang digunakan untuk menjelaskan
landasan keberlakuan norma hukum dalam konteks nasional. Selain itu, digunakan
pula Teori Kepastian Hukum untuk menyoroti pentingnya perlindungan hukum dan
kejelasan norma bagi pasangan yang menjalani prosedur reproduksi dengan
bantuan. Teori Magashid Syari’ah juga menjadi fondasi penting dalam
menganalisis isu ini dari sudut pandang Islam, khususnya dalam menjaga lima
tujuan utama syariat, yaitu agama (ad-din), jiwa (an-nafs), akal (al- ‘agl), keturunan
(an-nasl), dan harta (al-mal).
Lebih lanjut, kerangka ini mencermati perkembangan hukum positif yang mengatur
tentang reproduksi dengan bantuan, khususnya terkait kelebihan embrio yang
dibekukan. Aspek perpanjangan masa penyimpanan dan pemusnahan embrio
menjadi isu hukum yang dianalisis, dengan menilai sejauh mana aturan-aturan
tersebut memberikan kepastian dan perlindungan hukum. Selain itu, dibahas pula
keserasian antara hukum positif dan hukum Islam, dengan menelaah apakah
ketentuan yang berlaku secara nasional telah selaras dengan prinsip-prinsip syariat
Islam.

Kerangka ini juga mencakup analisis normatif terhadap akibat hukum yang
ditimbulkan bagi pasangan yang melakukan perpanjangan atau pemusnahan
embrio. Dalam hal ini, penelitian mengkaji baik sanksi maupun legitimasi hukum
terhadap tindakan tersebut dari dua perspektif hukum yaitu hukum islam dan hukum
positif. Dalil-dalil atau dasar hukum Islam turut dipaparkan untuk memberikan
pijakan normatif terhadap penilaian syar’i mengenai tindakan perpanjangan dan
pemusnahan kelebihan embrio, sehingga menghasilkan kesimpulan hukum yang

komprehensif dan berimbang antara dua sistem hukum yang dianut di Indonesia.



20

E. Metode Penelitian
1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian yang digunakan dalam tesis ini adalah penelitian hukum
normatif (normative legal research). Pokok kajiannya adalah hukum yang
dikonsepkan sebagai norma atau kaidah yang berlaku dalam masyarakat dan
menjadi acuan perilaku setiap orang. Oleh karena itu, penelitian ini berfokus pada
inventarisasi hukum, asas-asas dan doktrin hukum, penemuan hukum dalam
perkara in concreto, sistematika hukum, taraf sinkronasi hukum, perbandingan
hukum dan sejarah hukum.*® Pada penelitian ini berfokus pada norma-norma
hukum positif serta prinsip-prinsip hukum Islam yang berkaitan dengan
perpanjangan dan pemusnahan embrio melalui teknologi reproduksi dengan
bantuan. Penelitian hukum normatif dilakukan dengan menelaah peraturan
perundang-undangan, literatur, doktrin, serta fatwa ulama sebagai bahan hukum
primer, sekunder, dan tersier.
2. Tipe Penelitian

Tipe penelitian yang digunakan dalam tesis ini adalah tipe penelitian
deskriptif. Penelitian deskriptif adalah jenis penelitian yang bertujuan untuk
menggambarkan secara lengkap suatu fenomena hukum atau kenyataan sosial,
dengan cara mendeskripsikan berbagai karakteristik dari fakta-fakta yang terkait
dengan masalah yang diteliti.*!
3. Pendekatan Masalah

Dalam penelitian hukum terdapat beberapa pendekatan masalah. Penulis
memfokuskan penelitian pada:

a. Pendekatan Perundang-undangan (Statute Approach)

Pendekatan undang-undang menurut Peter Mahmud Marzuki
adalah?®? “Pendekatan undang-undang (statute approach) dilakukan dengan
menelaah semua undang-undang regulasi yang bersangkutan paut dengan
permasalahan yang sedang ditangani. Pendekatan Perundang-undangan

adalah pendekatan dengan menggunakan legilasi dan regulasi”. Suatu

30 Abdulkadir Muhammad, Hukum dan Penelitian Hukum, Citra Aditya Bakti, Bandung, 2004, Hlm.
52

31 Ibid. Hlm. 50

32 Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum, Kencana Prenada Media Group. Jakarta. 2005. Hlm.
97.



21

penelitian normatif tentu harus menggunakan pendekatan perundang
undangan karena yang akan diteliti adalah berbagai aturan hukum yang
menjadi fokus sekaligus tema sentral suatu penelitian. Dalam penelitian ini,
perundang-undangan yang digunakan penulis adalah Undang- Undang 17
Tahun 2023 tentang Kesehatan, Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun
2024 tentang Peraturan Pelaksanaan Undang-Undang Nomor 17 tahun
2023, Peraturan Menteri kesehatan Nomor 2 Tahun 2025 Tentang
Penyelenggaraan Upaya Kesehatan Reproduksi.

b. Pendekatan Konseptual (Conceptual Approach)

Yang dimaksud dengan pendekatan konseptual adalah pendekatan
yang beranjak dari pandangan dan doktrin yang berkembang di dalam ilmu
hukum. Dengan mempelajari pandangan-pandang doktrin-doktrin di dalam
ilmu hukum, peneliti akan menemukan ide-ide yang melahirkan pengertian-
pengertian hukum, konsep-konsep hukum dan asas-asas hukum yang
relevan dengan isu yang dihadapi.>® Pendekatan ini digunakan untuk
mencermati dan melakukan kajian konsep atau gagasan hukum tentang dalil
atau dasar hukum Islam terhadap pasangan yang melakukan perpanjangan
dan pemusnahan kelebihan embrio dengan reproduksi bantuan berdasarkan
teori maqashid syari’ah dan pengaturan hukum menurut perspektif hukum
islam dan hukum nasional berdasarkan teori kekuatan berlakunya undang-

undang dan teori kepastian hukum.

4. Sumber dan Jenis Data
Pengumpulan data dilakukan dengan studi kepustakaan untuk mendapatkan
data yang berbentuk dokumen atau tulisan, melalui penelusuran peraturan
perundang-undangan, dokumen-dokumen maupun literatur-literatur ilmiah dan
penelitian para ahli dan pakar yang sesuai dengan obyek dan permasalahan yang
diteliti. Pengumpulan data dalam penelitian ini, meliputi :
a. Bahan hukum primer, yang terdiri dari Al-Quran, Al-Hadist, qiyas, ijma’

dan peraturan perundang-undangan yang berkaitan erat dengan UU No. 17

33 Ibid., hlm 137.



22

Tahun 2023, PP No. 28 tahun 2024 dan Peraturan Menteri kesehatan Nomor
2 Tahun 2025 Tentang Penyelenggaraan Upaya Kesehatan Reproduksi.

b. Bahan Bahan hukum sekunder berupa tulisan-tulisan dari ahli yang berisi
literatur, makalah, jurnal ilmiah, serta hasil penelitian yang berkaitan
dengan isu atau masalah yang diteliti.

c. Bahan hukum tersier, berupa bahan-bahan yang berperan sebagai
pendukung dari bahan primer dan sekunder, seperti kamus hukum, kamus

bahasa, artikel di surat kabar, majalah, serta informasi dari internet.

5. Prosedur Pengumpulan dan Pengolahan data

a. Pengumpulan data
Metode pengumpulan data dan bahan hukum primer, sekunder, dan tersier
dilakukan dengan memanfaatkan perpustakaan, baik konvensional, maupun
digital. Bahan-bahan yang telah dikumpulkan kemudian diinventarisasi dan
di klarifikasikan berdasarkan topik yang akan dibahas.

b. Pengolahan data
Pengolahan data primer dan data sekunder dilakukan dengan cara

pemeriksaan data, verifikasi data, klasifikasi data dan sistematisasi data.

4. Analisis Data

Data yang diperoleh melalui studi pustaka dan studi lapangan dalam bentuk
wawancara yang selanjutnya dianalisis secara kualitatif. Artinya data akan
diuraikan atau dideskripsikan berdasarkan narasi-narasi dalam bentuk kalimat.
selanjutnya data diinterpretasikan sesuai dengan bidang yang akan dibahas.
Interpretasi yang digunakan adalah interpretasi gramatikal, sosiologis atau

teleologis dan interpretasi futuristik.



I1. TINJAUAN PUSTAKA

A. Pasangan Suami Istri

1. Pengertian Pasangan Suami Istri

Pasangan dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia adalah seorang wanita bagi
seorang pria atau seekor hewan betina bagi seekor jantan, atau sebaliknya, yang
merupakan pendamping bagi yang lain. Kata awalan 'ber' pada kata 'berpasangan'’
menunjukkan makna memiliki**, sehingga 'berpasangan' berarti memiliki pasangan
pria atau wanita. Dalam konteks pernikahan, 'pasangan' berarti orang yang sah bagi
seseorang dalam ikatan tersebut, yaitu suami atau isteri. Sementara 'berpasangan’
dalam konteks pernikahan berarti memiliki pasangan yang sah. Al-Qur'an
menyatakan bahwa Allah menciptakan makhluk-makhluk berpasangan. Hal ini
menunjukkan bahwa berpasangan adalah fitrah alami bagi makhluk hidup untuk
memastikan keturunan tetap lestari sebagai generasi di muka bumi. Bahkan naluri
ingin berpasangan sudah muncul sejak usia dini. Naluri ini kelak akan mendorong
seseorang untuk menjalankan syariat agama, yaitu pernikahan. Sehingga rasa risau
akan berubah menjadi kedamaian dan ketenteraman.

Pengertian suami adalah pasangan hidup istri, yang juga menjadi ayah dari
anak-anak. Suami memiliki tanggung jawab yang besar dalam keluarga, dan
perannya sangat penting. Suami tidak hanya diharapkan sebagai orang yang
mencari nafkah, tetapi juga sebagai motivator dalam mengambil keputusan,
termasuk dalam merencanakan masa depan keluarga. Sementara itu, pengertian istri
dalam Bahasa Jawa diartikan sebagai "wani ing tata". Kata "wani" dalam Bahasa
Indonesia berarti berani, sedangkan "ing tata" berarti menata. Namun, makna

tersebut tidak harus diartikan secara harfiah sebagai sikap wanita yang kontras

3% Harry Ramza dkk, “Analisis Imbuhan Me dan Ber pada setiap Perenggan dalam Tulisan Cerita
Pendek“Kembali Kasih”, Jurnal Matematika Terapan Indonesia, 1, no.1 (2013)



24

antara "berani menentang" dan "menata keluarga". Kedua makna tersebut justru
mencerminkan stigma terhadap peran dan posisi perempuan dalam masyarakat. Hal
ini terkait dengan perdebatan makna dari idiom "wani ing tata" dalam konteks
pemberdayaan atau penjajahan perempuan Jawa dalam rumah tangga. Arti wanita
sama dengan perempuan. Perempuan memiliki hak untuk bekerja dan mengurus
keluarga bersama suami. Tidak ada perbedaan tugas antara pria dan wanita dalam
rumah tangga. Keduanya memiliki kewajiban yang sama dalam merawat anak
hingga mereka dewasa. Jika terdengar bahwa perempuan harus tinggal di rumah
untuk menjaga anak dan memasak, itu adalah konstruksi peran yang tidak adil
karena pria juga bisa melakukan hal itu. Contohnya, pria lebih kuat dan tegas,
sedangkan wanita cenderung lembut, ini yang kemudian dianggap sebagai bentuk

gender.

2. Pasangan Suami Istri Dalam Perspektif Islam

Dalam pandangan Islam, hubungan suami istri merupakan institusi yang
sangat mulia dan menjadi pondasi utama bagi terbentuknya masyarakat yang
beradab. Pernikahan dipandang sebagai ibadah sekaligus akad (‘aqd) yang
mengandung tanggung jawab hukum, sosial, dan spiritual. Al-Qur’an
menggambarkan pernikahan sebagai mitsagan ghalizha, yakni perjanjian yang
sangat kokoh dan berat tanggung jawabnya. Sebagaimana firman Allah SWT dalam
QS. an-Nisa’ (4): 21:
“..Dan mereka (para istri) telah mengambil dari kamu perjanjian yang kuat
(mitsagan ghalizha).”
Ayat ini menjadi dasar normatif bahwa pernikahan tidak hanya sekadar kontrak
sosial antara dua individu, melainkan juga ikatan sakral yang mengikat keduanya
dalam amanah ilahi.®

Dalam literatur figh, pernikahan didefinisikan sebagai akad yang
memberikan kebolehan bergaul antara laki-laki dan perempuan dalam batas syariat
serta menimbulkan hak dan kewajiban timbal balik. Ulama Malikiyyah dan

Syafi‘iyyah memandang pernikahan sebagai ibadah yang bertujuan untuk mencapai

3% Yeti Dahliana & Ahmad Ishom Pratama Wahab, “Makna Mitsaqan Ghalizhan Perspektif Tafsir
al-Munir (Kajian atas Surah An-Nisa: 21),” An-Nur: Jurnal Studi Islam ,15, no. 2 (2023)



25

ridha Allah, sedangkan ulama Hanafiyyah menekankan aspek hukum dan sosialnya.
Meskipun terdapat perbedaan penekanan, semua mazhab sepakat bahwa hubungan
suami istri bukan hanya urusan biologis, melainkan juga ibadah yang membawa
nilai spiritual dan moral.3¢

Pernikahan dalam hukum Islam merupakan lembaga suci yang diciptakan
untuk menjaga keturunan (4ifz al-nasl), memelihara kehormatan (hifz al- ‘ird), serta
menciptakan ketenangan (sakinah).>’ Oleh sebab itu, peran suami dan istri dalam
pernikahan tidak dapat dipisahkan satu sama lain. Keduanya merupakan dua unsur
yang saling melengkapi dalam membangun kehidupan rumah tangga yang
harmonis dan berlandaskan syariat.

Quraish Shihab menafsirkan ayat QS. ar-Rum (30): 21 bahwa pernikahan
adalah wujud kasih sayang Allah kepada manusia, di mana suami dan istri saling
melengkapi untuk menciptakan sakinah, mawaddah, dan rahmah:

“Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan untukmu
pasangan-pasangan dari jenismu sendiri supaya kamu merasa tenteram kepadanya,
dan Dia menjadikan di antara kamu rasa kasih dan sayang.”

Menurut Shihab, kata sakinah bermakna ketenangan jiwa dan kestabilan emosi
yang muncul dari hubungan yang sah, sementara mawaddah adalah kasih sayang
yang mengandung unsur keinginan dan kedekatan emosional, dan rahmah berarti
cinta yang disertai kasih, pengorbanan, serta empati.*® Dengan demikian, hubungan
suami istri bukan hanya ikatan fisik, tetapi juga ikatan emosional dan spiritual yang
menuntun keduanya menuju kedewasaan iman dan moral.

Islam mengatur hubungan suami istri dengan sangat rinci karena pernikahan
dipandang sebagai bagian dari pelaksanaan syariat. Tujuan utamanya adalah
membentuk keluarga yang saleh dan beradab. Al-Ghazali dalam Thya’ ‘Ulum al-
Din menuliskan empat hikmah utama pernikahan: menjaga agama dari perbuatan

zina, memperoleh keturunan, membangun kerja sama sosial, dan memperoleh

36 Muktiali Jarbi, “Pernikahan Menurut Hukum Islam,” PENDAIS , 1, no. 1 (2019)

37 Nurhadi, “Maqashid Syari’ah Hukum Perkawinan dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI),” 4I-
Fikra: Jurnal llmiah Keislaman 16, no. 2 (2017)

38 M.. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat, Lentera
Hati, Jakarta, 2018, Hlm. 320.



26

ketenangan batin.® Dengan demikian, hubungan suami istri tidak hanya
menyalurkan naluri biologis secara halal, tetapi juga bertujuan menegakkan nilai-

nilai moral dalam masyarakat.

B. Konsep Dasar Reproduksi dengan Bantuan (Assisted Reproductive
Technology/ART)
1. Pengertian Reproduksi Dengan Bantuan

Menurut ketentuan Pasal 44 ayat (1) Peraturan Menteri Kesehatan No.2
Tahun 2025 tentang Penyelenggaraan Upaya Kesehatan Reproduksi (selanjutnya
disingkat Permenkes No. 2 Tahun 2025), yang dimaksud dengan Pelayanan
kesehatan reproduksi dengan bantuan adalah jenis pelayanan kesehatan yang
digunakan untuk mendapatkan kehamilan tanpa harus melalui hubungan suami istri
atau proses sanggama, terutama jika cara alami tidak berhasil memberikan hasil.

Selanjutnya, reproduksi dengan bantuan sebagaimana dimaksud pada ayat
(1) dilakukan sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi serta
tidak bertentangan dengan norma agama. Berdasakan ketentuan Pasal 44 di atas
bahwa pelayan kesehatan reproduksi dengan bantuan dilakukan apabila pasangan
suami istri mengalami infertilitas atau ketidaksuburan berdasarkan hasil
pemeriksaan medis. Selain itu, reproduksi dengan bantuan harus sesuai dengan
perkembangan dan teknologi di bidang kedokteran serta tidak bertentangan dengan
norma agama maupun adat istiadat. Adapun tujuan reproduksi dengan bantuan:

1. Membantu pasangan yang tidak subur atau mengalami masalah kesuburan.

2. Meningkatkan peluang kehamilan pada pasangan yang kesulitan hamil secara

alami.

3. Memungkinkan orang dengan masalah kesuburan untuk memiliki anak.
Pelayanan kesehatan reproduksi dengan bantuan dilaksanakan dengan pendekatan,
meliputi:

1. Pelayanan dengan pendekatan promotif dilaksanakan melalui pemberian

komunikasi, informasi, dan edukasi tentang pencegahan infertilitas, faktor

penyebabnya, dan edukasi tentang reproduksi dengan bantuan.

39 Nor Salam, “Karakteristik Pemikiran Hukum Perkawinan Imam al-Ghazali dalam Thya’ Ulum al-
Din,” HOKI: Journal of Islamic Family Law, 2, no. 1 (2024)



27

2. Pelayanan dengan pendekatan preventif dilaksanakan melalui deteksi dini
infertilitas.

3. Pelayanan dengan pendekatan kuratif dan rehabilitatif dilaksanakan melalui
tata laksana masalah kesehatan dan terapi hormonal, serta pelayanan teknologi

reproduksi dengan bantuan.

2. Bentuk-Bentuk Teknologi Reproduksi dengan Bantuan

Dalam penggunaan teknik ART (Assisted Reproductive Technology) dalam
dikelompokkan menjadi empat metode, yaitu In Vitro Fertilization (IVF), Zygote
Intrafallopian Transfer (ZIFT), Intra Cytoplasmic Sperm Injection (ICSI), dan
Gamete IntraFallopian Transfer (GIFT).** Langkah-langkah penerapan empat
metode diatas sebagai berikut:

1) In Vitro Fertilization (IVF)

In Vitro Fertilization (IVF), yang lebih dikenal sebagai "bayi tabung",
adalah sebuah teknologi reproduksi berbantu (ART) di mana proses pembuahan sel
telur oleh sperma dilakukan di luar tubuh wanita, yaitu di dalam cawan
laboratorium. Prosedur ini biasanya dipilih oleh pasangan yang mengalami masalah
kesuburan, seperti kerusakan tuba fallopi, endometriosis, atau masalah sperma.
Prosesnya dimulai dengan pemberian obat hormon kepada wanita untuk
merangsang ovarium agar menghasilkan beberapa sel telur. Setelah sel telur
matang, dokter akan mengambilnya melalui prosedur minor. Sel telur ini kemudian
dipertemukan dengan sperma di laboratorium untuk proses fertilisasi. Jika
pembuahan berhasil, embrio yang terbentuk akan dikultur dan diamati
perkembangannya selama beberapa hari sebelum dipindahkan kembali ke dalam

rahim wanita dengan menggunakan kateter khusus.*!

2) Zygote Intrafallopian Transfer (ZIFT)
Zygote Intrafallopian Transfer (ZIFT) adalah salah satu jenis teknologi
reproduksi berbantu (ART) yang mirip dengan fertilisasi in vitro (IVF) tetapi

dengan perbedaan krusial pada tahap transfer embrio. Prosedur ini melibatkan

40 Endi M. Astiwara, Op., Cit. Hlm. 72
4! Bayu Pratama Putra & Hanan Khasyrawi Abrar, “In Vitro Fertilisation: Tinjauan Medis, Bioetik,
Humaniora dan Profesionalisme”, Jurnal Ilmiah Ecosystem, 22, no. 2, (2022)



28

pembuahan sel telur di laboratorium untuk membentuk zigot, yaitu sel yang
terbentuk dari penyatuan sel sperma dan sel telur. Setelah pembuahan berhasil,
zigot yang telah berkembang selama sekitar satu hari kemudian ditransfer langsung
ke tuba fallopi (saluran telur) melalui prosedur bedah kecil, biasanya dengan
laparoskopi. Hal ini memungkinkan zigot untuk melanjutkan perjalanannya secara
alami menuju rahim dan menempel pada dindingnya, meniru proses biologis yang
terjadi pada kehamilan normal. ZIFT sering dipilih ketika ada masalah pada tuba
fallopi, atau jika IVF standar tidak berhasil, karena penempatan embrio di lokasi
yang lebih alami dianggap dapat meningkatkan peluang keberhasilan implantasi.

Meskipun ZIFT memiliki tingkat keberhasilan yang bervariasi, prosedur ini
umumnya tidak lagi menjadi pilihan utama karena beberapa alasan. Perkembangan
teknologi IVF yang lebih canggih dan tidak terlalu invasif, seperti Intracytoplasmic
Sperm Injection (ICSI), telah menjadi standar. Selain itu, ZIFT memerlukan operasi
laparoskopi yang lebih invasif daripada transfer embrio langsung ke rahim seperti
pada IVF. Risiko dan biaya yang lebih tinggi, serta kenyataan bahwa tingkat
keberhasilannya sering kali tidak jauh lebih baik daripada IVF, membuat ZIFT
kurang populer. Namun, ZIFT tetap menjadi bagian penting dari sejarah dan evolusi
ART, dan dalam beberapa kasus tertentu, dokter mungkin masih
merekomendasikannya sebagai alternatif.*?

3) Intra Cytoplasmic Sperm Injection (ICSI)

Intracytoplasmic Sperm Injection (ICSI) adalah sebuah prosedur reproduksi
berbantu yang merupakan bagian dari program fertilisasi in vitro (IVF). Tidak
seperti IVF konvensional di mana ribuan sperma ditempatkan bersama sel telur
untuk pembuahan alami, ICSI secara spesifik melibatkan penyuntikan satu sperma
tunggal secara langsung ke dalam sitoplasma sel telur . Prosedur ini dilakukan oleh
ahli embriologi di laboratorium menggunakan mikroskop dengan jarum injeksi
yang sangat halus. ICSI dikembangkan sebagai solusi utama untuk masalah
infertilitas pria yang parah, seperti jumlah sperma yang sangat rendah, motilitas
(pergerakan) sperma yang buruk, atau morfologi (bentuk) sperma yang tidak

normal. ICSI juga digunakan ketika sperma harus diambil melalui prosedur bedah

4 A. Weissman, J. Farhi, D. Levran, et al., “Timing Intra-Fallopian Transfer Procedures,”
Reproductive BioMedicine Online ,15, no. 4 (2007)



29

dari testis atau epididimis, atau jika pasangan memiliki riwayat kegagalan
pembuahan pada siklus IVF sebelumnya.*?
4) Gamete IntraFallopian Transfer (GIFT)

Gamete Intrafallopian Transfer (GIFT) adalah salah satu jenis teknologi
reproduksi berbantu (ART) yang digunakan untuk mengatasi infertilitas. GIFT
berbeda dari fertilisasi in vitro (IVF) karena pembuahan tidak dilakukan di
laboratorium, melainkan terjadi di dalam tubuh pasien sendiri, meniru proses
pembuahan alami. Prosedur ini melibatkan pengambilan sel telur (gamet wanita)
dari ovarium dan sperma (gamet pria). Sel telur dan sperma kemudian dicampur di
luar tubuh dan segera dimasukkan kembali ke dalam tuba fallopi (saluran telur)
melalui prosedur laparoskopi. Pembuahan dan pembentukan zigot terjadi secara
alami di dalam tuba fallopi, dan zigot yang terbentuk kemudian akan bergerak ke
rahim untuk implantasi. GIFT sering menjadi pilihan bagi pasangan yang memiliki
masalah infertilitas yang tidak dapat dijelaskan, atau jika sperma pasangan memiliki
masalah motilitas ringan, karena prosedur ini mengandalkan kemampuan sperma

untuk mencapai dan membuahi sel telur secara mandiri di dalam tubuh.**

3. Pelaksanaan Reproduksi Dengan Bantuan

Menurut ketentuan pasal 45 Permenkes No. 2 Tahun 2025 bahwa pelayanan
kesehatan berupa teknologi reproduksi dengan bantuan dilakukan dengan
menggunakan sel sperma dan sel telur yang berasal dari suami dan istri yang
bersangkutan. Sel telur tersebut ditanamkan dalam rahim istri. Untuk memastikan
hubungan suami istri, dibutuhkan surat nikah atau akta perkawinan yang sesuai
dengan peraturan perundang-undangan. Artinya perkawinan suami istri tersebut
harus sah menurut ketentuan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang
Perkawinan. Bahwa perkawinan yang sah adalah perkawinan yang dilakukan
berdasarkan hukum agama dan atau kepercayaannya. Selanjutnya perkawinan

harus dicatatakan sesuai dengan peraturan perundang-undangan.

43 Takdir Saili, Syahruddin Said, Mohamad Agus Setiadi, Srihadi Agungpriyono, Mozes R.
Toelihere, Arief Budiono, "Intracytoplasmic Sperm Injection (ICSI) Sebagai Teknik Reproduksi
Bantuan Unggulan," Jurnal Sain Veteriner, 23, no. 1, (2005)

4 Martin M. Quigley, Joseph E. Sokoloski, Donna M. Withers, Susan 1. Richards, & Joann M. Reis,
"Simultaneous in vitro fertilization and gamete intrafallopian tranfer (GIFT)," Fertility and Sterility,
47,n0. 5, (1987)



30

Penggunaan teknologi reproduksi berbantuan tidak diperbolehkan untuk
tujuan menentukan jenis kelamin anak, kecuali dalam kondisi tertentu untuk
mencegah penyakit genetik yang berkaitan dengan jenis kelamin. Dalam
penyelenggaraan layanan teknologi reproduksi berbantuan, terdapat sejumlah
larangan yang harus dipatuhi, yaitu:

1. Pelayanan donor sel telur
Donor spermatozoa
Donor embrio

Donor ovarium atau jaringan ovarium

Loa W

Donor testis atau jaringan testis
6. Pelayanan pinjam rahim.

Pelayanan teknologi reproduksi berbantuan hanya dapat dilakukan di rumah sakit
dan klinik utama tertentu yang telah ditetapkan oleh Menteri Kesehatan. Penetapan
tersebut dilakukan berdasarkan izin usaha yang diberikan sesuai dengan ketentuan
peraturan perundang-undangan yang berlaku. Fasilitas kesehatan yang
menyelenggarakan layanan ini harus memenuhi standar dan persyaratan yang
ditetapkan oleh peraturan tersebut.

Pelayanan teknologi reproduksi yang menggunakan bantuan harus dimulai
dengan konseling dan persetujuan dari klien terlebih dahulu. Pelayanan tersebut
dapat dilakukan dengan memperhatikan perkembangan teknologi baru yang ada.
1. Penyimpanan kelebihan embrio dilakukan hingga lahirnya bayi hasil

reproduksi dengan bantuan.

2. Perpanjangan masa penyimpanan embrio dapat dilakukan atas permintaan
pasangan suami istri untuk keperluan kehamilan berikutnya. Penyimpanan
dilakukan dengan teknik simpan beku (cryopreservation) yang juga dapat
diterapkan untuk sel telur, sperma, jaringan ovarium, atau jaringan testis,
dengan ketentuan:

a. Dokter wajib memberikan informasi kepada pasangan mengenai adanya
embrio, sel telur, sperma, atau jaringan yang tersisa;

b. Pasangan suami istri memberikan persetujuan tertulis; dan

c. Penyimpanan berlangsung sesuai kesepakatan, dapat diperpanjang jika

pasangan menghendaki.



31

3. Simpan beku tidak dapat dilakukan apabila:

a. Salah satu pasangan meninggal dunia atau pasangan tidak menyetujui
perpanjangan penyimpanan atau
b. Pasangan memutuskan untuk tidak melanjutkan proses reproduksi.

4. Jika penyimpanan tidak diperpanjang, maka embrio, sel telur, sperma, atau
jaringan yang tersisa wajib dimusnahkan. Embrio berlebih juga dilarang untuk
ditanamkan kembali apabila:

a. Ayah biologis embrio telah meninggal dunia atau pasangan telah bercerai
atau

b. Terdapat kondisi lain yang bertentangan dengan ketentuan hukum yang
berlaku.

5. Pemusnahan harus dilakukan oleh penanggung jawab pelayanan.

Pelayanan teknologi reproduksi dengan bantuan dinilai berhasil selama 5 tahun

berdasarkan jumlah kehamilan klinis yang ditetapkan oleh Menteri. Angka

kehamilan klinis harus diumumkan kepada masyarakat. Jika angka kehamilan
klinis yang dicapai kurang dari angka yang ditentukan, izin penyelenggaraan bisa
dicabut atau tidak diperpanjang. Setiap rumah sakit dan klinik utama yang
menyelenggarakan pelayanan teknologi reproduksi dengan bantuan wajib
melakukan pengendalian mutu internal dan eksternal. Pengendalian mutu internal
dilakukan oleh seluruh tenaga medis, tenaga kesehatan, serta tenaga terkait lainnya.

Pengendalian mutu eksternal dilakukan melalui akreditasi, supervisi, evaluasi, dan

pembinaan teknis. Pengendalian mutu dilaksanakan sesuai standar yang ditetapkan

oleh peraturan perundang-undangan yang berlaku.

C. Pandangan Islam Tentang Reproduksi Dengan Bantuan
1. Reproduksi Dengan Bantuan Menurut Perspektif Islam

Program bayi tabung merupakan salah satu metode yang diterapkan oleh
dokter spesialis kandungan untuk membantu pasangan suami istri yang ingin
memiliki anak, terutama ketika dalam proses hubungan intim, sel sperma dan ovum
istri tidak dapat bertemu di dalam rahim.

Terkait dengan isu bayi tabung atau inseminasi buatan, dalam pandangan

Islam, ini dianggap sebagai masalah kontemporer yang telah banyak dibahas sejak



32

tahun 1980-an, di tingkat lokal maupun global. Hal ini disebabkan karena tidak ada
ketentuan hukum yang jelas tentangnya dalam Al-Qur’an dan As-Sunah, bahkan
dalam kajian figih klasik sekalipun. Oleh karena itu, jika ingin menilai status hukum
bayi tabung dari perspektif Islam, perlu dilakukan kajian dengan menggunakan
metode ijtihad, yang biasanya diterapkan oleh para ahli ijtihad (mujtahidin), agar
hukum yang diperoleh sesuai dengan nilai dan esensi Al-Qur’an dan As-Sunnah,
yang merupakan sumber hukum Islam yang utama. Namun, pembahasan tentang
bayi tabung ini sebaiknya melibatkan pendekatan dari berbagai disiplin ilmu oleh
para ulama dan cendekiawan Muslim, sehingga dapat menghasilkan kesimpulan
hukum yang benar-benar proporsional dan mendasar, meliputi bidang kedokteran,
peternakan, biologi, hukum agama, dan juga etika.®

Bayi Bayi tabung dalam Islam diizinkan atau statusnya mubah selama
memenuhi beberapa syarat. Syaratnya adalah sel sperma dan sel telur yang
digunakan dalam proses pembuatan bayi tabung hanya berasal dari pasangan
suami-istri yang sah. Hal ini sesuai dengan prinsip figh yaitu "Dar’ul mafsadah
muqoddam ‘ala jalbil maslahah", yang berarti lebihutama mencegah keburukan
daripada mencari kebaikan. Dalam kasus ini, larangan terhadap penggunaan sel
sperma atau sel telur dari donor yang bukan pasangan sah bertujuan untuk
menghindari mudharat (keburukan) seperti zina dan pencampuran nasab. Jika sel
sperma atau sel telur berasal dari pasangan yang tidak sah, maka hukumnya haram,
seperti yang terdapat dalam hadis berikut ini:

o i g 5588l L ia &) LAY Al s A Gaki s )2 O ¥

“Tidak halal bagi seseorang yang beriman kepada Allah dan hari akhir
menyiramkan airnya (sperma) pada tanaman yang orang lain (vagina istri orang
lain).” (HR Abu Daud dan At-Tirmidzi, Hadith ini dipandang sahih oleh Ibnu
Hibban.)*6

Seperti yang kita tahu, bayi tabung dibagi menjadi dua jenis utama, yaitu

pembuahan di dalam rahim dan pembuahan di luar rahim. Kedua jenis tersebut bisa

4 Haniyah and Uji Santoso, “Status Hukum Bayi Tabung (Kajian Hukumdan Status
Keperdataanya) ”, Jurnal Legisia, 12, no. 1 (2022)

46 Ahmad Khairul Fahmi, Farhan Aziziairinda, “Penggunaan Teknologi Reproduksi Buatan

Dan Hukumnya Dalam Agama Islam”, Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 1, no.
6(2023)



33

dibagi lagi menjadi beberapa metode. Oleh karena itu, untuk memahami lebih jelas
mengenai status hukum bayi tabung menurut hukum Islam, setiap metode
pembuahan tersebut akan dijelaskan secara terpisah.
1. Pembuahan di dalam rahim

Bayi tabung yang dibuat dengan sperma dan ovum milik pasangan suami
istri yang sah hukumnya boleh, karena hal ini termasuk usaha berdasarkan aturan
agama. Selain itu, tidak terjadi percampuran nasab, dan ini sama seperti kehamilan
yang terjadi dari hubungan seksual antara suami dan istri, asal kondisi suami istri
tersebut benar-benar membutuhkan inseminasi buatan untuk membantu mereka
memperoleh keturunan. Hal ini sesuai dengan aturan bahwa kebutuhan yang sangat
mendesak diperlakukan seperti keadaan darurat yaitu "Al-hajatu tanzilla al-
dharurat". Jika sperma dari seorang laki-laki diambil lalu disuntikkan ke rahim
wanita lain, maka akan terjadi pembuahan dan kehamilan. Bayi tabung yang dibuat
dengan cara seperti itu hukumnya haram karena terjadi percampuran nasab, dan
kasus ini sama seperti seorang laki-laki berzina dengan wanita lain yang
menyebabkan kehamilan.
2. Pembuahan di luar rahim

Pada proses pembuahan di luar rahim, sel sperma dari suami dan sel telur
dari istri diambil dan dikumpulkan dalam sebuah tabung agar terjadi pembuahan.
Setelah dianggap cukup, hasil pembuahan tersebut dipindahkan ke dalam rahim istri
yang memiliki sel telur itu. Hasil pembuahan akan berkembang di dalam rahim istri,
seperti halnya orang yang hamil dan akhirnya melahirkan anaknya. Cara ini sama
dengan metode di mana sel sperma suami diambil lalu disuntikkan ke dalam rahim
istri sehingga sel sperma tersebut bertemu dengan sel telur istri, lalu terjadi
pembuahan yang menyebabkan kehamilan. Yang membedakan adalah tempat
terjadinya pembuahan, yaitu di dalam rahim atau di luar rahim. Bayi tabung seperti
ini dibolehkan, karena tidak ada campuran nasab.

Sperma dari seorang pria dicampurkan dengan sel telur dari seorang wanita
yang bukan istrinya dalam sebuah tabung, dengan maksud untuk menghasilkan bayi.
Lalu, hasilnya dimasukkan ke dalam rahim istri pria tersebut. Metode ini disebut

donor sel telur. Seperti diketahui, cara ini dianggap sama dengan zina, sehingga bayi



34

yang lahir melalui metode ini jelas dilarang dalam Islam, karena akan menyebabkan
tercampurnya nasab.

Dalam hal ini, sebagaimana dasar hukum untuk syarat kehalalan proses
inseminasi buatan bagi manusia, sperma atau sel telur harus berasal dari pasangan
yang sah menurut syari’at. Ini adalah kaidah hukum fiqih yang mengatakan ““ Dar ul
mafsadah mugoddam ‘ala jalbil maslahah * (menghindari mafsadah atau
mudharat) harus didahulukan daripada mencari atau menarik maslahah/ kebaikan.

Sel sperma dari seorang pria dicampurkan dengan sel telur seorang wanita
yang bukan istrinya dalam sebuah tabung agar terjadi pembuahan. Setelah itu, hasil
pembuahan tersebut dimasukkan ke dalam rahim wanita yang sudah memiliki
suami. Cara ini biasanya dilakukan oleh pasangan suami istri yang belum memiliki
anak, tetapi masih memiliki kemampuan untuk mengandung. Bayi yang lahir
melalui cara ini juga dilarang dalam Islam karena bahayanya lebih besar
dibandingkan manfaatnya. Salah satu alasan utamanya adalah adanya campuran
nasab. Padahal Islam sangat menjaga kehormatan kelamin, kesucian, dan kemurnian
nasab, karena nasab berkaitan dengan hubungan mahram dan hal-hal terkait warisan.

Perlu diketahui bahwa meskipun bayi tabung dengan sistem penyewaan
rahim memiliki banyak keburukan dibandingkan manfaatnya, tetapi dalam konteks
ini, bayi tabung sudah berkembang pesat di berbagai negara Eropa. Namun, hal ini
bukan untuk membantu pasangan yang tidak memiliki anak secara alami, melainkan
digunakan untuk tujuan-tujuan yang dilarang dalam Islam. Yaitu, para suami
meminta isteri mereka untuk bertindak dengan orang-orang yang cerdas, pintar, atau
berani agar mereka dapat memperkenalkan isteri tersebut kepada orang-orang itu,
dengan harapan anak mereka kelak menjadi cerdas dan berani.

Namun, pengakuan hak-hak embrio dalam Islam tidak sepenuhnya setara
dengan manusia yang telah lahir. Hak-hak tersebut bersifat potensial dan akan
menjadi hak penuh setelah kelahiran. Misalnya, janin dapat menerima wasiat atau
warisan, tetapi realisasinya baru terjadi jika ia lahir dalam keadaan hidup. Dalam
konteks aborsi, mayoritas ulama melarang aborsi kecuali dalam keadaan darurat,
dan tingkat perlindungan hak janin semakin kuat setelah masa peniupan ruh
(ensoulment), yang menurut sebagian besar ulama terjadi pada usia kehamilan 120

hari. Dengan demikian, analisis hukum Islam menegaskan bahwa embrio memiliki



35

hak-hak yang dilindungi, namun implementasinya sangat bergantung pada tahapan

perkembangan janin dan situasi yang dihadapi.*’

D. Tinjauan Umum Tentang Embrio
1. Pengertian Embrio dari Sudut Pandang Agama Islam

Pengertian embrio dari sudut pandang Agama Islam adalah tahap awal
penciptaan dan perkembangan manusia di dalam rahim ibu, yang dijelaskan secara
rinci dalam Al-Qur'an dan Hadis. Dalam Islam, embrio tidak hanya dilihat sebagai
fenomena biologis, tetapi sebagai bagian dari proses penciptaan ilahiah yang
mengandung makna spiritual dan penetapan hukum kehidupan.

Embriologi adalah ilmu yang mempelajari pertumbuhan dan perkembangan
janin di dalam rahim. Dalam Al-Qur'an, konsep embrio membahas tahapan
penciptaan manusia secara rinci dan mudah dipahami. QS. al-Mu’minun ayat 12-
14 menjelaskan bahwa penciptaan manusia dimulai dari satu saripati yang berasal
dari tanah. Saripati itu kemudian berubah menjadi air mani yang disimpan dalam
rahim. Setelah itu, air mani itu berkembang menjadi gumpal darah, lalu gumpal
darah itu menjadi gumpal daging, dari gumpal daging menjadi tulang belulang, dan
tulang belulang itu dilapisi dengan daging. Kemudian jadilah dia makhluk yang

berbentuk yakni manusia.*s

2. Pengertian Embrio dari Sudut Pandang Ilmu Pengetahuan

Embrio (dari bahasa Yunani embryon) adalah fase awal pertumbuhan
makhluk hidup setelah pembuahan (pertemuan sel sperma dengan sel telur). Pada
tahap ini, organisme yang sedang berkembang belum sepenuhnya memiliki semua
struktur dan fungsi yang dewasa, namun proses pembelahan sel dan diferensiasi
sudah berlangsung dengan aktif. Embrio umumnya tidak dapat bertahan hidup
secara mandiri tanpa dukungan lingkungan (seperti rahim pada mamalia).

Dalam biologi perkembangan (embriologi), embrio melalui serangkaian

tahapan, mulai dari zigot — morula — blastula — gastrula — neurula —

47 Auliya Ghazna Nizami, “Hak Wasiat Anak dalam Kandungan Perspektif Hukum Islam,”
Humanika: Kajian llmiah Mata Kuliah Umum, 20, no. 1 (2020)

48 Kiptiyah, Embriologi dalam Al-Qur’an: Kajian pada Proses Penciptaan Manusia, Ulul Albab, 8,
no. 2 (2007)



36

organogenesis, sebelum akhirnya memasuki fase fetus (janin). Tahapan-tahapan ini
ditandai dengan pembelahan sel (cleavage), migrasi sel, dan diferensiasi sel.
Populasi juga bukan sekadar jumlah germinal (ektoderm, mesoderm, dan
endoderm), serta pembentukan organ dan sistem tubuh dasar.

Embrio juga dipelajari secara ilmiah karena memiliki informasi penting
mengenai mekanisme genetik, proses perkembangan, dan penyebab kelainan
bawaan. Penelitian embriologi membantu ilmuwan memahami cara sel
berkembang, berpindah, berinteraksi satu sama lain, serta bagaimana pengaruh
faktor lingkungan, baik yang bersifat genetik maupun eksternal, dapat
memengaruhi pertumbuhan dan perkembangan. Dalam berbagai penelitian biologi,
embrio model seperti tikus, ayam, atau ikan zebra digunakan untuk mempelajari

prinsip dasar perkembangan yang berlaku juga pada manusia.*

3. Kedudukan Hukum Embrio Menurut Perspektif Islam

Dalam perspektif Islam, kedudukan hukum embrio adalah subjek yang
kompleks dan multi-dimensi. Islam secara umum memandang embrio sebagai
entitas yang memiliki potensi kehidupan dan harus dihormati. Embrio tidak
dianggap sebagai benda mati, tetapi sebagai bentuk awal dari kehidupan manusia
yang secara bertahap mengalami proses penciptaan. Dalam Islam, ensoulment
merujuk pada saat ruh ditiupkan ke dalam janin di dalam rahim. Berdasarkan hadis
Nabi SAW yang diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim, janin melalui tahap nutfah
(air mani) selama 40 hari, ‘alagah (segumpal darah) selama 40 hari, dan mudhghah
(segumpal daging) selama 40 hari. Setelah 120 hari, malaikat diperintahkan untuk
meniupkan ruh ke janin serta mencatat takdirnya (rezeki, ajal, amal, dan nasibnya).
Oleh karena itu, mayoritas ulama berpendapat bahwa ensoulment terjadi pada usia
120 hari kehamilan, dan titik ini menjadi batas penting dalam penentuan status
hukum janin.>®
Implikasinya, sebelum ensoulment janin sudah memiliki kedudukan yang

harus dijaga, namun sebagian ulama memberikan kelonggaran terhadap tindakan

4 Syahruli, Biologi, Lentera Ilmu, Surabaya, 2006, Hlm 8

30 Arif Abdul Hussain, “Ensoulment and the Prohibition of Abortion in Islam,” Islam and Christian—
Muslim Relations, 16, no. 3 (2005)



37

seperti aborsi bila ada alasan darurat (misalnya kondisi kesehatan ibu). Setelah
ensoulment, janin dianggap sebagai manusia seutuhnya yang memiliki hak hidup,
sehingga aborsi atau penghancuran janin dipandang sama dengan pembunuhan,
kecuali jika nyawa ibu benar-benar terancam. Konsep ini juga berpengaruh pada
diskursus kontemporer, seperti penelitian embrio, program bayi tabung, dan
bioetika kedokteran, di mana prinsip perlindungan jiwa (hifz al-nafs) menjadi
landasan utama.”!

Dalam hukum Islam, embrio (janin) memiliki kedudukan dan hak-hak
tertentu yang diakui sejak dalam kandungan. Hak utama embrio adalah hak untuk
hidup, yang dijamin oleh syariat Islam dan hanya dapat dikesampingkan dalam
kondisi tertentu yang dibenarkan oleh syariah, seperti jika nyawa ibu terancam atau
terdapat kelainan janin yang berat. Embrio juga memperoleh status individualitas
dalam hukum Islam, sehingga pelanggaran terhadap hak-haknya, seperti aborsi
tanpa alasan syar’i, dapat dikenai sanksi. Selain itu, janin juga memiliki hak-hak
lain seperti hak waris, hak wasiat, dan perlindungan terhadap nasab, yang semuanya

diatur untuk menjaga kemaslahatan dan kehormatan janin hingga ia lahir.

E. Tinjauan Umum Tentang Perpanjangan dan Pemusnahan Embrio
1. Pengertian Perpanjangan Embrio

Perpanjangan embrio atau simpan beku embrio yang telah dibuahi adalah
Perpanjangan embrio atau simpan beku embrio adalah proses membekukan dan
menyimpan embrio (sel telur yang sudah dibuahi) untuk digunakan di masa depan.
Proses ini juga dikenal sebagai kriopreservasi embrio. Proses ini biasanya dilakukan
sebagai bagian dari perawatan fertilisasi in vitro (IVF) atau program bayi tabung.
Selama perawatan ini, beberapa embrio sering dihasilkan, tetapi hanya satu atau
dua yang dipindahkan ke dalam rahim. Embrio yang tersisa dapat dibekukan untuk
digunakan dalam siklus /VF berikutnya.>?

Teknik yang digunakan untuk membekukan embrio meliputi:

51 Badawy A. B. Khitamy, “Divergent Views on Abortion and the Period of Ensoulment,” Sultan
Qaboos University Medical Journal ,13, no. 1 (2013)

52 “Cryopreservation Of Embryos, Sperm, And Oocytes”, sbivf.com, (https://sbivf.com/embryo-
cryopreservation/#:~:text=Cryopreservation%20is%20a%20technique%20used,during%20an%?20i
nfertility%?20treatment%20cycle diakses pada tanggal 14 Oktober 2025)



38

a. Vitrifikasi: Metode pembekuan cepat yang lebih efektif dibandingkan
pembekuan lambat tradisional.

b. Pembekuan lambat: Metode pembekuan yang lebih tua, yang cenderung
memiliki tingkat kelangsungan hidup embrio lebih rendah.

Setelah dibekukan, embrio disimpan dalam tangki nitrogen cair pada suhu sangat
rendah (-196°C).
Tujuan dan manfaat simpan beku embrio :
a. Meningkatkan peluang kehamilan: Memberikan kesempatan tambahan
untuk hamil tanpa harus melalui seluruh siklus IVF yang melibatkan
pengambilan sel telur.
b. Penghematan biaya: Menghemat biaya karena tidak perlu mengulang
seluruh proses IVF jika siklus pertama tidak berhasil.
c. Melestarikan kesuburan: Memungkinkan pasangan menunda kehamilan
karena alasan pribadi, profesional, atau sebelum menjalani perawatan medis
(seperti kemoterapi) yang dapat memengaruhi kesuburan.
d. Mengurangi risiko: Mengurangi risiko kehamilan ganda dibandingkan
dengan mentransfer beberapa embrio sekaligus.?
2. Pengertian Pemusnahan Embrio

Pemusnahan embrio sisa setelah dibuahi adalah proses penghancuran
embrio yang tidak digunakan atau tidak lagi dibutuhkan dalam program teknologi
reproduksi berbantuan, seperti bayi tabung atau fertilisasi in vitro (IVF). Dalam
prosedur ini, beberapa sel telur dibuahi, tetapi hanya sebagian embrio yang
dipindahkan ke dalam rahim, sementara sisanya dapat disimpan beku atau
dimusnahkan.>*
Ada beberapa alasan mengapa embrio sisa perlu dimusnahkan:

a. Pasien telah menyelesaikan program bayi tabung dan berhasil melahirkan.

b. Embrio beku telah disimpan dalam waktu yang sangat lama sehingga,
pasangan pemiliknya tidak lagi menginginkan atau membutuhkannya.

c. Pemilik embrio tidak dapat lagi dihubungi atau diidentifikasi.

S3“Embryo Freezing”, rmany.com, (https://www.rmany.com/treatment-options/embryo-
freezing#:~:text=Embry0%20freezing%2C%?20als0%20known%?20as,ready%20t0%20start%20a%
20family diakses pada tanggal 14 Oktober 2025)

54 Syaiful Anwar, “Fertilisasi In Vitro Dalam Tinjauan Magqashid Syariah”, 41-4hwal, 9, no. 2 (2016)



39

d. Pemilik embrio telah meninggal dunia.
e. Embrio tidak memenuhi syarat untuk dipindahkan ke dalam rahim atau

memiliki kelainan.

3. Perpanjangan dan Pemusnahan Embrio Dalam Perspektif Hukum Islam

Dalam konteks teknologi reproduksi berbantu (Assisted Reproductive
Technology/ART), khususnya in vitro fertilization (IVF), muncul isu etis dan hukum
terkait penyimpanan embrio dalam waktu lama (kriopreservasi) dan
pemusnahannya ketika sudah tidak diperlukan. Dalam perspektif hukum Islam,
embrio baik yang sudah atau belum ditanamkan dalam rahim memiliki hurmah
(kehormatan) sebagai potensi kehidupan manusia (potential human life).

Majma“ al-Figh al-Islami melalui sidang tahun 1984 di Makkah
menetapkan bahwa kriopreservasi embrio diperbolehkan dengan syarat hanya
digunakan oleh pasangan sah yang sama dan tidak melanggar prinsip nasab atau
percampuran keturunan. Namun, apabila embrio tidak lagi dibutuhkan,
penghancuran diperbolehkan asalkan tidak dilakukan secara tidak hormat atau
untuk tujuan komersial yang merendahkan martabat manusia.>’

Mazhab-mazhab Islam memiliki penekanan berbeda dalam menafsirkan
“kehidupan potensial” ini. Ulama Hanafiyah dan Syafi‘iyah, misalnya, menilai
embrio sebelum nafkh al-ruh (pemberian ruh, sekitar hari ke-120 kehamilan) belum
berstatus manusia penuh, tetapi tetap tidak boleh diperlakukan sembarangan karena
termasuk haq Allah (hak Allah atas ciptaan-Nya).>

Fatwa kontemporer dari Majelis Ulama Indonesia (MUI) tahun 2006
tentang bayi tabung juga menegaskan bahwa embrio hasil pembuahan sah hanya
boleh digunakan oleh pasangan suami-istri yang bersangkutan, dan pemusnahan
embrio dibolehkan bila tidak lagi diperlukan, dengan catatan tidak disalahgunakan

untuk penelitian tanpa dasar etis yang kuat.>’

55 Gamal I Serour, “Islamic Perspectives in Human Reproduction”, Reproductive BioMedicine
Online, 17, 3 (2008).

56 Hassan Chamsi-Pasha and Mohammed Ali Albar, “Assisted Reproductive Technology: Islamic
Sunni Perspective”, Human Fertility, 18, 2 (2015)

57 Abdulaziz Sachedina, “Islamic Perspectives on Research with Human Embryonic Stem Cells”,
Stem Cell Reviews, 5, 2 (2009)



40

Beberapa cendekiawan Muslim modern seperti Chamsi-Pasha dan Albar
berpendapat bahwa penghancuran embrio hanya dibenarkan jika mempertahankan
embrio tersebut membawa mudarat besar atau tidak mungkin ditanamkan lagi,
karena prinsip /a darar wa la dirar (tidak boleh membahayakan diri atau orang lain)
menjadi dasar hukum bioetika Islam.>®

Ayat-ayat Al-Qur’an yang sering dijadikan dasar dalam pembahasan ini

antara lain:
“Dan sungguh Kami telah menciptakan manusia dari saripati (berasal) dari tanah.
Kemudian Kami jadikan saripati itu air mani (yang disimpan) dalam tempat yang
kokoh (rahim). Kemudian air mani itu Kami jadikan segumpal darah...” (QS. Al-
Mu’mintin [23]: 12-14).

Ayat ini menunjukkan bahwa proses penciptaan manusia bersifat bertahap,
dan setiap tahapan memiliki nilai kehormatan yang harus dijaga. Dengan demikian,
penghancuran embrio harus mempertimbangkan prinsip magashid syari’ah,

terutama perlindungan terhadap jiwa (hifz an-nafs) dan keturunan (hifz an-nasl).

8 Mohamed Y. Rady and Joseph L. Verheijde, “The Moral Status of the Human Embryo:
Perspectives from Sunni Islamic Jurisprudence”, Developing World Bioethics, 16, 2 (2016)



IV. PENUTUP

A. Simpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan di atas, dapat ditarik kesimpulan

bahwa:

1.

Berdasarkan analisis hukum Islam melalui pendekatan magqashid syari’ah,
tindakan perpanjangan dan pemusnahan embrio pada teknologi reproduksi
berbantu pada prinsipnya harus dikembalikan kepada tujuan utama syariat,
yaitu menjaga kemaslahatan dan mencegah mudarat, khususnya dalam
konteks perlindungan keturunan (hifz an-nasl). Islam membolehkan
teknologi seperti bayi tabung selama proses pembuahan menggunakan sel
gamet dari suami dan istri yang sah serta embrio ditanamkan pada rahim
istri pemilik ovum, sehingga tidak terjadi pencampuran nasab yang dilarang
syara’. Perpanjangan penyimpanan embrio dibolehkan selama masih
dimaksudkan untuk kehamilan yang halal dalam bingkai perkawinan.
Namun pemusnahan embrio harus dilakukan dengan pertimbangan syar ‘i
yang ketat karena embrio dipandang sebagai entitas yang memiliki potensi
kehidupan yang wajib dihormati. Pemusnahan dapat dibolehkan apabila
tidak lagi ada jalan pemanfaatan yang sesuai syariat, atau apabila
penyimpanan justru menimbulkan mudarat lebih besar. Dengan demikian,
melalui teori magashid syari’ah, hukum Islam menempatkan pengelolaan
embrio dalam koridor kehati-hatian, dengan tetap menyeimbangkan antara
perlindungan keturunan, kemaslahatan pasangan, serta pencegahan dampak
negatif yang dapat muncul dari praktik reproduksi berbantu. Teori magashid
syari’ah jika dikelompokkan dalam sumber hukum islam termasuk dalam

kelompok Ijma’.



86

2. Pengaturan hukum mengenai perpanjangan dan pemusnahan embrio dalam
reproduksi berbantu di Indonesia telah memiliki dasar hukum yang jelas
melalui UU No. 17 Tahun 2023, PP No. 28 Tahun 2024 dan Permenkes No.
2 Tahun 2025. Secara yuridis, ketentuan tersebut sah dan mengikat karena
dibentuk melalui prosedur legislasi yang benar dan memberikan batasan
operasional yang tegas, termasuk kewajiban fasilitas kesehatan untuk
menyimpan embrio dalam jangka waktu tertentu serta memusnahkannya
apabila pasangan tidak memperpanjang penyimpanan. Secara sosiologis,
pengaturan ini dapat diterima oleh masyarakat sepanjang pelaksanaannya
memperhatikan nilai agama dan etika sosial yang berlaku. Selanjutnya,
secara filosofis, norma tersebut harus selaras dengan nilai dasar bangsa dan
ajaran agama, khususnya dalam Islam yang menekankan perlindungan
terhadap keturunan (hifz an-nasl). Dari perspektif hukum Islam,
perpanjangan penyimpanan embrio diperbolehkan selama masih digunakan
dalam koridor perkawinan yang sah, sedangkan pemusnahan embrio hanya
dapat dibenarkan apabila penyimpanannya tidak lagi memungkinkan dan
berpotensi menimbulkan mudarat yang lebih besar. Dengan demikian, baik
hukum nasional maupun hukum Islam pada dasarnya dapat harmonis karena
keduanya menempatkan pengelolaan embrio dalam kerangka kepastian
hukum, perlindungan moral, dan tanggung jawab etik sehingga memberikan
kejelasan dan perlindungan bagi pasangan yang menggunakan teknologi

reproduksi berbantu.

B. Saran
1. Kepada pembentuk undang-undang perlu menyusun regulasi yang lebih
rinci mengenai batas waktu, prosedur, serta dokumentasi perpanjangan
dan pemusnahan embrio agar tercipta kepastian hukum bagi pasangan
suami istri maupun penyelenggara layanan kesehatan. Selain itu,
harmonisasi antara hukum positif dan hukum Islam perlu terus
ditingkatkan, khususnya dalam aspek etika, ketentuan nasab, serta

perlindungan embrio, sehingga kebijakan yang dihasilkan tidak hanya



87

sah secara yuridis tetapi juga sejalan dengan nilai moral dan spiritual
masyarakat.

. D1 tingkat pelayanan medis, fasilitas reproduksi berbantu perlu
memperkuat pengawasan internal dan eksternal melalui evaluasi, audit,
dan peningkatan standar operasional sebagai bentuk akuntabilitas dan
perlindungan terhadap pasien. Tenaga medis juga disarankan
meningkatkan edukasi kepada pasangan suami istri mengenai
konsekuensi hukum dan etika penyimpanan maupun pemusnahan embrio
agar keputusan yang diambil benar-benar berdasar pada pemahaman

yang baik dan kesadaran hukum.



DAFTAR PUSTAKA

Buku:

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Sahih al-Bukhari. Diedit oleh Muhammad
Zuhair bin Nashir. Dar Thuq al-Najah, 1422 H.

Al-Qaradawi, Yusuf, 1995. Fatwa-Fatwa Kontemporer, Jilid 2. Jakarta: Gema
Insani Press.

-------- , 2001. Figh al-Halal wa al-Haram fi al-Islam. Cairo: Maktabah Wahbah.
Ahmad, Al-Raysuni, 2014. Al-Fikr al-Magqasidi: Qawa'iduhu wa Fawa'iduhu,
Beirut: Dar al-Kalim

Al-Nadwi, Ali Ahmad, 2007. Al-Qawa’id al-Fighiyyah: Mafhumuha, Nasy atuha,
Tatawwuruha, Damaskus: Dar al-Qalam.

Al-Zuhaili, Wahbah, 1985. Nazhariyyat al-Darurah al-Syar’iyyah. Damaskus: Dar
al-Fikr.

------- , 1989. Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr.

Astiwara M. Endy, 2022. Halal Haram Kedokteran Kontemporer, Jakarta: Pustaka
Al-Kautsar.

Departemen Agama RI, 2005. Al-Qur’an dan Terjemahnya, , Jakarta: Syaamil
Cipta Media.

Dewi Yudiasih, S., Dajaan, S. S. S., & Yuanitasari, D. 2016. Aspek hukum sewa
rahim dalam perspektif hukum Indonesia, Bandung: Refika Aditama.

DSN-MUI, 2017. Fatwa tentang Etika Reproduksi Buatan. Jakarta: Dewan Syariah
Nasional

Huijbers, T, 1982. Filsafat hukum dalam lintasan sejarah, Y ogyakarta: Kanisius.



89

Ibn Kathir, Ismail bin Umar, 1999. Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim. Riyadh: Dar
Taybah.

Ibn Nujaim, Zainuddin, 1999. Al-Asybah wa al-Naza’ir ‘ala Mazhab Abi Hanifah.
Beirut: Dar al-Kutub al-'Timiyyah.

Ismail, N, 2006. Perkembangan hukum pertanahan Indonesia: Suatu pendekatan
ekonomi-politik (Disertasi, Fakultas Hukum Universitas Gadjah Mada).

Kelsen, Hans, 1967. Pure theory of law, Berkeley: University of California Press.

Kholiq Achmad and Neni Supriani, 2025. Figh Kesehatan & Kedokteran Modern.,
Depok: PENERBIT KBM Indonesia.

Komisi Fatwa MUI, 2015. Himpunan Fatwa Majelis Ulama Indonesia Sejak 1975,
Jakarta: Erlangga.

Majelis Kehormatan Etik Kedokteran, 2022. Kode Etik Reproduksi Berbantu di
Indonesia, Jakarta: IDI Press.

Majelis Ulama Indonesia, 1979. Fatwa tentang Bayi Tabung dan Inseminasi
Buatan, Jakarta : Dewan Pimpinan MUI.

Majelis Ulama Indonesia, 2006. Fatwa Nomor 2 Tahun 2006 tentang Bayi Tabung.
Jakarta: Komisi Fatwa MUL

Manan, Bagir, 2004. Hukum positif Indonesia (Satu kajian teoritik), Y ogyakarta:
FH UII Press.

Marzuki, Peter Mahmud, 2005. Penelitian hokum, Jakarta: Kencana Prenada Media
Group.

Mertokusumo, S. 2019. Mengenal hukum: Suatu pengantar, Yogyakarta: Maha
Karya Pustaka.

Muhammad Abdulkadir, 2004. Hukum dan Penelitian Hukum, Bandung: Citra
Aditya Bakti.

Navisa Fitria Dewi, Sunardi, D, & Laji Siswanto, 2024. Urgensi Surrogate Mother
(Sewa Rahim) Sebagai Hak Untuk Melanjutkan Keturunan, Gresik:
Thalibul IImi Publishing & Education.

PBNU. 2011. Ahkamul fugaha, Jakarta: Kalista—LTN PBNU.

Radbruch, Gustav, 1947. Vorschule der Rechtsphilosophie. Druck Heidelberger
Gutenberg-Druckerei GmbH.

Satria Beni, et al, 2023. Hukum Kesehatan Indonesia, Medan: Edupedia Publisher.



90

Shihab, M. Quraish, 2007. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai
Persoalan Umat. Jakarta: Lentera Hati,

Soekanto, Soerjono, 2011. Faktor-faktor yang mempengaruhi penegakan hukum,
Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Suseno, F. M, 1993. Etika dasar: Masalah-masalah pokok filsafat moral.
Yogyakarta: Kanisius.

Syahruli, 2006, Biologi, Surabaya: Lentera [Imu.

Tamrin, 2021. Hak dan Perlindungan Anak dalam Al-Qur’an, Sulawesi Tengah:
Pesantren Anwarul Qur’an.

Thohari, Fuad, 2021. Fatwa-fatwa Dunia-Jejak Pustaka: Yogyakarta.

Zaydan, Abd al-Karim, 1993. Al-Mufassal fi Ahkam al-Mar’ah wa al-Bayt al-
Muslim, Beirut: Mu’assasah al-Risalah.

Jurnal:

Aksa Fauzah Nur, Muhammad Tahmid, and Siska Mona Widia, "Tinjauan Hukum
Islam terhadap Teknologi Bayi Tabung dan Surrogacy: Kajian Normatif
Berdasarkan Magqasid al-Syari’ah”, Palita: Journal of Social Religion
Research, 10, no. 1 (2025)

Al-Jubairi,A, M, , "Stem Cell Research in Islamic Jurisprudence: A Maqasid
Approach”, Journal of Bioethics and Shariah, 4, no. 1 (2022)

Amrulloh, Muhammad Wildan Arif, dan Mehdar Badrus Zaman. “Kontribusi
Magashid al-Syari‘ah dalam Pengembangan Bioetika Islam”, Journal of
Islamic and Occidental Studies, 2, no. 1 (2024)

Anwar, Wirani Aisiyah, Abdillah F., dan Ahmad Supandi Patampari, “Fatwah
Study of Indonesian Ulema Council and Saudi Ulama on IVF Embryos
(Comparative Analysis),” Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 1, no. 1
(2022)

Anwar, K, , Awang, S. M & Sahid, M. M, “Magqgasid Syariah Menurut Imam Al-
Ghazali dan Aplikasinya Dalam Penyusunan Kompilasi Hukum Islam Di
Indonesia”, Malaysian Journal of Syariah and law, 9, no. 2 (2021).

Anwar Syaiful, “Fertilisasi In Vitro Dalam Tinjauan Magashid Syariah”, Al-
Ahwal, 9, no. 2 (2016)



91

Anwar Syamsul, "Fertilisasi In Vitro Dalam Tinjauan Magqashid Asy-Syari ‘ah”,
Al-ahwal, 9, no. 2 (2016)

A, Ramadan, "Posthumous Reproduction in Sunni Islamic Law: A Maqasidi
Analysis", Journal of Islamic Ethics (Brill), 5, no. 1 (2021)

As' Adi Edi, and Norma Sari, "The Health Services Legal Problems of In Vitro
Fertilization (IVF) Program Patients in Indonesia”, Jurnal Hukum Novelty,
12, no. 1 (2021)

Atabik, A, "The Urgency of Maqgashid Sharia in Responding to Contemporary
Legal Issues: The Case of Post-Divorce Embryo Implantation”, Al-Ahkam:
Jurnal [lmu Syariah dan Hukum, 22, no. 1 (2022)

Bahtiar, Elang Saepudin, H. Syahroni Ma’shum, dan Hinggil Permana, “Inseminasi
Buatan Pada Manusia Menurut Hukum Islam”, Al T’tibar: Jurnal
Pendidikan Islam, 9, no. 1 (2022)

Beauchamp Tom, and James Childress, "Principles of biomedical ethics: marking
its fortieth anniversary,” The American journal of bioethics, 19, no. 11,
(2019)

Billah, Muhammad Erfan Muktasim, and Pradana Budi Setiawan. "Analisis
Terhadap Implementasi Konsep Mudharat Dan Maslahah Dalam
Peraturan Perundang-Undangan Di Indonesia”, Lex Et Lustitia, 1, no. 2
(2024)

Chamsi-Pasha, Hassan, and Mohammed Ali Albar, “Assisted Reproductive
Technology: Islamic Sunni Perspective,” Human Fertility, 18, no. 2 (2015)

Dahliana, Yeti, & Ahmad Ishom Pratama Wahab. “Makna Mitsagan Ghalizhan
Perspektif Tafsir al-Munir (Kajian atas Surah An-Nisa: 21),” An-Nur:
Jurnal Studi Islam 15, no. 2 (2023)

Dewi, Ni Putu Kencana, & Ida Bagus Yoga Raditya. "Status Hukum Embrio Beku
Dalam Perjanjian Simpan: Tinjauan Hukum Perdata Saat Terjadi
Perceraian”. Jurnal Media Akademik (JMA), 3, no. 10 (2025).

Djawas, Mursyid, Misran, dan Cut Putrau Ujong, “Azl Sebagai Pencegah
Kehamilan (Studi Perbandingan Antara Mazhab Hanafi dan Mazhab
Syafi’i)”, El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 2, no. 2 (2019)

Dongoran, Irham, “Bayi Tabung Dalam Tinjauan Hukum Islam (Analisis Maqgashid
Syari‘ah),” Jurnal Syariah dan Hukum, 2, no. 1 (2020).

Fahmi Ahmad Khairul & Farhan Aziziairinda, “Penggunaan Teknologi Reproduksi
Buatan dan Hukumnya dalam Agama Islam”, Religion: Jurnal Agama,
Sosial, dan Budaya, 1, no. 6 (2023).



92

Fuadi Isnawan, “Pelaksanaan Program Inseminasi Buatan Bayi Tabung Menurut
Hukum Islam dan Hukum Positif Indonesia,” Jurnal Kajian Agama, Sosial
dan Budaya, 4, no. 2 (2019)

Fulan, A, "The Legal Impasse of Abandoned Embryos in Indonesia: A Maqashid
and Qawa'id Fighiyyah Review", Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 23,
no. 1 (2023)

General Assembly of the World Medical Association, "World Medical Association
Declaration of Helsinki: ethical principles for medical research involving

human subjects,” The Journal of the American College of Dentists, 81, no.
3(2014)

Haider Waqas Ali, and Abdul Ghaffar, "Navigating Advanced Medical
Technologies: Ethical Dimensions of Assisted Reproductive Technology
(ART) in Islamic Jurisprudence,” Al Qalam 28, no. 02 (2023)

Harahap, Solehuddin, and Arisman. "Maqashid Al-Syari’ah Berdasarkan
Kemaslahatan yang Dipelihara dalam Hukum Islam," HUKUMAH: Jurnal
Hukum Islam, 6, no. 2 (2024).

Harani, N.F., & M.S. Ridwan, “Hubungan Hukum Anak Hasil Surrogate Mother,”
Al-Qadau, 8, no. 1 (2021).

Haniyah, & Santoso, Uji, “Status Hukum Bayi Tabung (Kajian Hukum dan Status
Keperdataannya)”, Jurnal Legisia, 12, no. 1 (2022).

Hartini, Prastuti Dwi, “Teknik Intracytoplasmic Sperm Injection (ICSI) pada In
Vitro Fertilization (IVF) untuk Mengatasi Penyebab Infertilitas,”
Proceeding Biology Education Conference, 20, no. 1 (2023).

Hasanuddin Ahmad, and Miswan Ansori. "Nasab Bayi Tabung dalam Perspektif
Agama Islam; Tinjauan Hukum", Istidal: Jurnal Studi Hukum Islam, 11, no.
1 (2024)

Hashi, “The Applications of Magqasid Al-Shari’ah in Medicine: An Overview",
Revelation and Science, 9, no. 2 (2019)

H, Chamsi Pasha, & Al-Bar, M. A, "Ethical Dilemmas of Surplus Embryos in the
Muslim World", Journal of the Islamic Medical Association (JIMA), 52, no.
1 (2020)

Herdy Mulyana, "Pertentangan Bayi Tabung Berdasarkan Filsafat, Hukum Dan
Hukum Islam Opposition To Tube Babies Based On Philosophy”, Islamic
Law And Jurisdiction, 1, no. 2 (2024)

Hidayati S. N & Haidar, A, “Aplikasi Maslahah Mursalah dan Sadd Adz-dzari'ah
dalam Kebijakan Bayi Tabung: Tantangan Pembaharuan Hukum Islam di
Indonesia”, Istidal: Jurnal Studi Hukum Islam, 11, no. 2, (2024)



93

Hussain, Arif Abdul, “Ensoulment and the Prohibition of Abortion in Islam”, Islam
and Christian—Muslim Relations, 16, no. 3 (2005).

Idris, Muh. “Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam”, Jurnal Al-Adl 12, no. 1
(2019).

Inbini, M, "The Status of Cryopreserved Embryos after Divorce: A Comparative
Study between Islamic Law and European Regulations", Mizan: Jurnal
Hukum Islam, 11, no. 1 (2024)

Jarbi, Muktiali, “Pernikahan Menurut Hukum Islam”, PENDAIS 1, no. 1 (2019)

Junaidi. N & A. Musta’in Syafi’ie , “Penanaman Embrio pada Rahim Istri yang
Lain: Analisis Kritis Fatwa MUI”, Shakhsiyah Burhaniyah, Jurnal
Penelitian Hukum Islam, 17, no. 2, (2019).

Khakim, M. L., & Ardiyanto, M, “Menjaga Kehormatan Sebagai Perlindungan
Nasab Perspektif Maqashid Syari’ah”, NIZHAM: Jurnal Hukum Islam dan
Hukum Ekonomi Syariah, 8, no. 1 (2020)

Khitamy, Badawy A. B, “Divergent Views on Abortion and the Period of
Ensoulment”, Sultan Qaboos University Medical Journal, 13, no. 1 (2013)

Kiptiyah, “Embriologi dalam Al-Qur’an: Kajian pada Proses Penciptaan
Manusia”, Ulul Albab 8, no. 2 (2007)

Lubis Rivaldianslih, "Manusia Dalam Perspektif Al-Quran”, Jurnal Intelek Dan
Cendikiawan Nusantara 1, no. 6 (2024)

Mardina, Andi Satrianingsih, dan St. Risnawati Basri, “Aborsi Karena Penularan
Penyakit Perspektif Hukum Islam”, JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendekia, 2,
no. 5 (2025)

Milhan, “Magashid Syari’Ah Menurut Imam Syatibi dan Dasar Teori
Pembentukannya,” Jurnal Al-Ahwal As-Syakhsiyah, 6, no. 1 (2021)

Mitra Piyali, "The beginning of life issues: An Islamic perspective”, Journal of
Religion and Health, 60, no. 2 (2021)

Mubarok, Jaih. "Regulasi Bioetika Reproduksi di Indonesia: Tinjauan Saddu al-
Dzari’ah”, Jurnal Syariah dan Hukum Asy-Syir’ah 15, no. 2 (2022)

Muhsin, Sayyed Mohamed, et al. "Synthetic human embryos, embryo models and
embryo-like structures in Islam", Theology and Science, 22, no. 4 (2024)

Muslikhati Siti, “Hukum Bayi Tabung dalam Perspektif Figh Kontemporer”, Jurnal
Syariah dan Hukum 22, no. 1 (2020)



94

Nasikhin, N., Ismutik, 1., & Albab, U, “Teknologi bayi tabung dalam tinjauan
hukum Islam”, Magqasidi: Jurnal Syariah dan Hukum, 2, no. 1, (2022)

Nisa Ihda Shofiyatun, et al, "Penerapan Konsep Ijtihad dalam Mengatur Teknologi
Reproduksi Modern di Indonesia," Al-Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi
Syariah dan Hukum Islam, 3, no. 2 (2025)

Nizami Auliya Ghazna, “Hak Wasiat Anak dalam Kandungan Perspektif Hukum
Islam”’, Humanika: Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum, 20, no. 1, (2020)

Nugroho M. H, Iskandar, M. F., Laehkha, A., & Syafaq, H, “Fatwa on Abortion
in Thailand from the Magqasid al-Shart ‘ah Perspective”, Ma’mal: Jurnal
Laboratorium Syariah dan Hukum, 6, no. 3 (2025)

Nurhadi, “Magashid Syari’ah Hukum Perkawinan dalam Kompilasi Hukum Islam
(KHI)”, Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 16, no. 2, (2017)

Nurmayani, N., Kautsar, N., Syahfitri, I., Azzahra, A., & Damanik, E. Z, Bayi
Tabung dalam Islam: Studi Literatur atas Prosedur yang Diperbolehkan dan
Dilarang. Jurnal Inovasi dan Kolaborasi Nusantara, 6, no. 2, (2025)

On Ovarian, The ESHRE Guideline Group, et al. "ESHRE guideline: ovarian
stimulation for IVF/ICSI." Human reproduction open, 2, no. 2 (2020)

Peterson K, “Comparative Analysis of Embryo Storage Regulations in Europe,”
European Bioethics Journal, 18, no. 1 (2021)

Putra Pratama Bayu & Abrar Khasyrawi Hanan, “In Vitro Fertilisation: Tinjauan
Medis, Bioetik, Humaniora dan Profesionalisme”, Jurnal Ilmiah Ecosystem,
22, no. 2, (2022)

Quigley, M. M., Sokoloski, J. E., Withers, D. M., Richards, S. 1., & Reis, J. M,
“Simultaneous in vitro fertilization and gamete intrafallopian tranfer
(GIFT)”, Fertility and Sterility, 47, no. 5 (1987)

Rady, Mohamed Y., and Joseph L. Verheijde, “The Moral Status of the Human
Embryo: Perspectives from Sunni Islamic Jurisprudence”, Developing
World Bioethics, 16, 2 (2016)

Ramadan, A, "Posthumous Reproduction in Sunni Islamic Law: A Magqgasidi
Analysis", Journal of Islamic Ethics (Brill), 5, no. 1 (2021)

Ramza Harry dkk, “Analisis Imbuhan Me dan Ber pada setiap Perenggan dalam
Tulisan Cerita Pendek“Kembali Kasih”, Jurnal Matematika Terapan
Indonesia, 1, no.1 (2013)



95

Sachedina, Abdulaziz, “Islamic Perspectives on Research with Human Embryonic
Stem Cells”, Stem Cell Reviews, 5, 2 (2009)

Saili, T., Said, S., Setiadi, M. A., Agungpriyono, S., Toelihere, M. R., & Budiono,
A, “Intracytoplasmic Sperm Injection (ICSI) Sebagai Teknik Reproduksi
Bantuan Unggulan”, Jurnal Sain Veteriner, 23, no. 1 (2005)

Salam, Nor., “Karakteristik Pemikiran Hukum Perkawinan Imam al-Ghazali dalam
Thya’ Ulum al-Din”, HOKI: Journal of Islamic Family Law, 2, no. 1 (2024)

Santos L, “Embryo Ethics and the Law: A Global Perspective”, Journal of Medical
Law and Ethics, 46, no. 2, (2020)

Sarah, Sabilah, "Penerapan Maqgashid Al-Syari’ah dalam Kasus Sewa Rahim,” 1,
no. 2 (2017).

Sari Purnama Jayanti, Santosa Hadi, D.G.A.A & Winata Sastra, G.1, “Pemanfaatan
Sisa Embrio Beku Program Bayi Tabung Sebagai Terapi Transplantasi Sel
Punca di Indonesia”, Jurnal USM Law Review, 7, no. 1 (2024)

Serour, Gamal I, “Islamic Perspectives in Human Reproduction”, Reproductive
BioMedicine Online, 17, 3 (2008)

Siddique, Bakhtawar, and Umara Rauf, "Artificial Intelligence, Bioethics, And
Islamic Law: A Cross-Disciplinary Study For The Modern Age", Journal of
Applied Linguistics and TESOL (JALT), 8, no. 3 (2025)

Sihombing Kristina Elisabet Juniarta, Herlyanty YA Bawole, and Sarah DL
Roeroe, "Perlindungan Hukum Terhadap Korban Malpraktik Program
Bayi Tabung Di Indonesia”, LEX PRIVATUM ,15, no. 2 (2025)

Spaak Torben, “Meta-Ethics and Legal Theory: The Case of Gustav Radbruch”,
Law and Philosophy, 28, no. 3, (2009)

Susilo Edi, Budi Santoso, and Yessy Eka Ambarwati. "Transformation of
Contemporary Figh through a Collective Ijtihad Approach in Resolving
Lineage Issues Arising from Egg Freezing", MILRev: Metro Islamic Law
Review, 4, no. 2 (2025)

Supriyadi H, “Implikasi Hukum Teknologi Reproduksi Buatan dalam Perspektif
Bioetik”, Jurnal Bioetik dan Hukum, 9, no. 1 (2024)

Suwiyoga, Ketut, “Preservasi Fertilitas Terkait Teknik Reproduksi Berbantu pada
Kanker Ginekologi”, Majalah Obstetri & Ginekologi, 21, no. 1 2013)

Taubah Wadhit, Tugas Ratmono, and Anis Retnowati, "Kelamin Janin dalam
Teknologi Reproduksi Berbantu Dalam Perspektif Hukum Kesehatan,"



96

JURNAL SYNTAX IMPERATIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, 5,
no. 5 (2024)

Taufiqurohman, Rasdiana, & Arlizza Muzayyanah, “Perspektif Baru tentang
Sahnya Perkawinan: Telaah Sosiologi—Antropologi Islam”, Ahkam:
Journal of Islamic Law, 1, no. (2024)

Ubaidillah, M. Burhanuddin, dan Abdul Wahid Azza, “‘Iddah Wanita Hamil yang
Melakukan Aborsi (Studi Komparasi Antara Mazhab Syafi’i dan Mazhab
Maliki)”’, JAS MERAH: Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah, 4, no. 1
(2024)

U, Hasanah, & Sulaiman, A, "The Psychological Burden of Repeated IVF Cycles
and Its Magqasid-Based Solution", Jurnal Bioetika Islam, 4, no. 2 (2022)

Weissman, A., Farhi, J., Levran, D., dkk, “Timing Intra-Fallopian Transfer
Procedures”, Reproductive BioMedicine Online, 15, no. 4 (2007)

Yanti, Ika. “Tinjauan Hukum Islam terhadap Teknologi Reproduksi Buatan (Bayi
Tabung),” Jurnal Al-Fikrah 8, no. 1 (2020).

Zaitun, “Surrogacy dalam Perspektif Hukum Islam dan HAM”, Al-Ahkam: Jurnal
Hukum Islam, 31, no. 2 (2021)

Zimmermann Augusto, "Legislating Evil: The Philosophical Foundations of the
Nazi Legal System,” Int'l Trade & Bus. L. Rev, 13, no. 1 (2010)

Zulhamdi, “Al Masyaqqah Tajlibut Taysir (Kesulitan Mendatangkan
Kemudahan)”, Syarah: Jurnal Hukum Islam dan Ekonomi, 10, no. 2 (2021)

Peraturan Perundang-undangan :

Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan (Lembaran Negara
Republik Indonesia Tahun 2023 Nomor 105, Tambahan Lembaran Negara
Republik Indonesia Nomor 6887).

Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 2024 tentang Pelasaknaan Undang Undang
No. 17 Tahun 2023 Tentang Kesehatan (Lembaran Negara Republik
Indonesia Tahun 2024 Nomor 135, Tambahan Lembaran Negara Republik
Indonesia Nomor 6952).

Peraturan Mentri Kesehatan No. 2 Tahun 2025 tentang Penyelenggaraan Upaya
Kesehatan Reproduksi (Berita Negara Tahun 2024 Nomor 114)



97

Lainnya:

Convention for the Protection of Human Rights and Dignity of the Human Being
with regard to the Application of Biology and Medicine: Convention on
Human Rights and Biomedicine (Oviedo Convention), Council of Europe,
diakses pada November 20, 2025, https://www.coe.int/en/web/human-
rights-and-biomedicine/oviedo-convention.

“Cryopreservation ~ Of Embryos, Sperm, And Qocytes”, sbivf.com,
(https://sbivf.com/embryo-
cryopreservation/#:~:text=Cryopreservation%?20is%20a%20technique%20
used,during%?20an%?20infertility%20treatment%20cycle  diakses pada
tanggal 14 Oktober 2025)

Danai Nesta Kupemba, (2025), “Bayi lahir dari embrio yang dibekukan selama 31
tahun — 'Seperti film sains fiksi”, di akses pada tanggal 7 Agustus 2025 dari
https://www.bbc.com/indonesia/articles/c2djxz0980po

Embryo Freezing”, rmany.com, (https://www.rmany.com/treatment-
options/embryo-
freezing#:~:text=Embry0%20freezing%2C%?20als0%20known%?20as,read
y%20t0%20start%20a%20family diakses pada tanggal 14 Oktober 2025)


https://www.coe.int/en/web/human-rights-and-biomedicine/oviedo-convention
https://www.coe.int/en/web/human-rights-and-biomedicine/oviedo-convention
https://www.bbc.com/indonesia/articles/c2djxz0980po

