
 

 

KEDUDUKAN HUKUM PASANGAN SUAMI ISTRI YANG 

MEMPERPANJANG DAN MEMUSNAHKAN EMBRIO MELALUI 

REPRODUKSI DENGAN BANTUAN DALAM PERSPEKTIF  

HUKUM ISLAM 

 

 

 

(Tesis) 

 

 

Oleh 

Muhammad Faisal Aziz 

2422011044 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU HUKUM 

UNIVERSITAS LAMPUNG 

BANDAR LAMPUNG 

2026 



ii 

 

 

ABSTRAK 

 

KEDUDUKAN HUKUM PASANGAN SUAMI ISTRI YANG 

MEMPERPANJANG DAN MEMUSNAHKAN EMBRIO MELALUI 

REPRODUKSI DENGAN BANTUAN DALAM PERSPEKTIF  

HUKUM ISLAM 

 

Oleh 

Muhammad Faisal Aziz 

 

Pada prinsipnya perkembangan teknologi reproduksi berbantu (Assisted 

Reproductive Technology/ART) seperti bayi tabung memberikan peluang baru bagi 

pasangan suami istri yang mengalami infertilitas untuk memperoleh keturunan. Hal 

ini secara dogmatik telah diatur dalam Undang-Undang No. 17 Tahun 2023 tentang 

Kesehatan, Peraturan Pemerintah No. 28 Tahun 2024 dan Permenkes No. 2 Tahun 

2025. Namun, dalam praktiknya menimbulkan persoalan hukum baru, terutama 

terkait penyimpanan, perpanjangan, dan pemusnahan embrio yang tersisa setelah 

proses pembuahan dari aspek Hukum Islam. Penelitian ini pertama, bertujuan untuk 

mengetahui dan menganalisis dalil atau dasar hukum Islam terhadap pasangan 

suami istri yang melakukan perpanjangan dan pemusnahan kelebihan embrio 

dengan reproduksi bantuan berdasarkan teori maqashid syari’ah. Kedua, untuk 

mengetahui dan menganalisis pengaturan hukum terhadap pasangan suami istri 

yang melakukan perpanjangan dan pemusnahan embrio menurut perspektif hukum 

islam dan hukum nasional berdasarkan teori kekuatan berlakunya undang-undang 

dan teori kepastian hukum. 

 

Metode penelitian yang digunakan adalah penelitian hukum normatif. Penelitian ini 

berfokus pada penelaahan norma-norma hukum positif serta prinsip-prinsip hukum 

Islam yang berkaitan dengan perpanjangan dan pemusnahan embrio melalui 

teknologi reproduksi dengan bantuan. Pendekatan yang digunakan meliputi 

pendekatan perundang-undangan dan konseptual. Penelitian ini juga menggunakan 

teori maqashid syari’ah untuk menganalisis aspek hukum Islam dan teori kekuatan 

berlakunya undang-undang serta teori kepastian hukum untuk menganalisis aspek 

hukum nasional. 

 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa hukum Islam membolehkan reproduksi 

berbantu asalkan sperma dan ovum berasal dari pasangan suami istri yang sah. 

Secara maqashid syari’ah, perpanjangan penyimpanan embrio dibenarkan sebagai 

upaya hifz an-nasl (menjaga keturunan), sementara pemusnahan memerlukan 

alasan syar’i yang kuat. Sejalan dengan itu, hukum positif Indonesia telah mengatur 

prosedur penyimpanan dan pemusnahan embrio secara legal melalui Undang-

Undang No. 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan, Peraturan Pemerintah No. 28 Tahun 

2024 dan Permenkes No. 2 Tahun 2025. Hukum positif dan hukum Islam bertemu 

pada titik yang sama, yaitu kewajiban mengelola embrio secara bertanggung jawab, 

etis, dan menjamin kepastian serta perlindungan moral. 

 

Kata kunci: Embrio, hukum Islam, hukum positif, kepastian hukum, 

maqashid syari’ah, reproduksi berbantu. 



iii 

 

 

 

ABSTRACT 

 

THE LEGAL STATUS OF HUSBAND AND WIFE WHO EXTEND AND 

DESTROY EMBRYOS THROUGH ASSISTED REPRODUCTION IN THE 

PERSPECTIVE OF ISLAMIC LAW 

 

By 

Muhammad Faisal Aziz 

 

In principle, the development of Assisted Reproductive Technology (ART), such as 

In-Vitro Fertilization (IVF), offers new opportunities for infertile married couples 

to conceive. Dogmatically, this is regulated under Law No. 17 of 2023 concerning 

Health, Government Regulation No. 28 of 2024, and Minister of Health Regulation 

No. 2 of 2025. However, in practice, it raises new legal issues, particularly 

regarding the storage, extension, and disposal of surplus embryos following the 

fertilization process from the perspective of Islamic Law.This study aims, first, to 

identify and analyze the arguments or foundations of Islamic law for married 

couples who extend the storage of or dispose of surplus embryos in assisted 

reproduction based on the theory of Maqashid Syari’ah. Second, it seeks to 

determine and analyze the legal regulations for couples who perform embryo 

extension and disposal from the perspectives of Islamic law and national law, based 

on the theory of the binding force of law and the theory of legal certainty. 

 

The research method employed is normative legal research. This study focuses on 

examining positive legal norms and Islamic legal principles related to the extension 

and disposal of embryos through assisted reproductive technology. The approaches 

used include the statutory approach and the conceptual approach. Furthermore, 

the study utilizes the theory of Maqashid Syari’ah to analyze the Islamic legal 

aspects, and the theory of the binding force of law and legal certainty to analyze 

national legal aspects. 

 

The results indicate that Islamic law permits assisted reproduction provided the 

sperm and ovum originate from a legally married couple. From the perspective of 

Maqashid Syari’ah, extending embryo storage is justified as an effort toward hifz 

an-nasl (preservation of progeny), while disposal requires strong syar'i (religious) 

justification. Correspondingly, Indonesian positive law has legally regulated the 

procedures for embryo storage and disposal through Law No. 17 of 2023, 

Government Regulation No. 28 of 2024, and Minister of Health Regulation No. 2 

of 2025. Positive law and Islamic law converge on the same point: the obligation 

to manage embryos responsibly, ethically, and in a manner that ensures legal 

certainty and moral protection. 

 

Keywords: Assisted Reproduction, embryo, islamic Law, legal certainty, 

maqashid syari’ah, positive Law.



iv 

 

 

KEDUDUKAN HUKUM PASANGAN SUAMI ISTRI YANG 

MEMPERPANJANG DAN MEMUSNAHKAN EMBRIO MELALUI 

REPRODUKSI DENGAN BANTUAN DALAM PERSPEKTIF  

HUKUM ISLAM 

 

 

Oleh 
MUHAMMAD FAISAL AZIZ 

 

Tesis 

 

Sebagai Salah Satu Syarat Untuk Mencapai Gelar 

MAGISTER HUKUM 

 

Pada 

 

Program Studi Magister Ilmu Hukum 

Fakultas Hukum Universitas Lampung 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER ILMU HUKUM 

FAKULTAS HUKUM UNIVERSITAS LAMPUNG 

BANDAR LAMPUNG 

2026 



https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


viii 

 

 

 

RIWAYAT HIDUP 

 

Penulis bernama lengkap Muhammad Faisal Aziz, lahir di Kota 

Bandar Lampung, Provinsi Lampung pada tanggal 24 Maret 

1997. Penulis merupakan anak pertama dari dua bersaudara, 

pasangan Bapak Dr. Muhammad Fakih, S.H., M.S. dan Ibu 

Dyah Koesoemawardani, S.Pi, M.P. 

Riwayat pendidikan formal yang penulis tempuh adalah pada Sekolah Dasar 

Kartika II-5 dan selesai pada tahun 2009, dilanjutkan jenjang menengah pertama di 

SMP Al-Kautsar Lampung dan selesai pada tahun 2012, kemudian penulis 

melanjutkan pendidikan menengah atas di Pondok Darussalam Gontor Ponorogo dan 

lulus pada tahun 2016. Pada tahun 2022, penulis menyelesaikan jenjang pendidikan 

strata satu (S1) pada Fakultas Hukum Syariah Universitas Al-Azhar Cairo, Mesir. Saat 

ini, penulis sedang menyelesaikan pendidikan jenjang strata dua (S2) pada program 

studi Magister Ilmu Hukum Fakultas Hukum Universitas Lampung.  

 

 

 

 

 

 

 

 

  



ix 

 

 

 

MOTTO 

“Dan bahwa manusia hanya memperoleh apa yang telah diusahakan”. 

(Q.S. An-Najm Ayat 39) 

 

 

“You can if you think you can” 

(Henry Ford) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



x 

 

 

 

PERSEMBAHAN 

 

Dengan mengucapkan puji dan syukur kehadirat Allah SWT yang telah memberikan 

rahmat dan ridho nya sehingga saya dapat menyelesaikan penulisan karya ini. Dengan 

segala kerendahan hati, jerih payah, dan tanda perjuangan yang tertuang dalam tulisan 

ini, maka saya persembahkan karya ini kepada: 

Kedua orangtua saya, Bapak Dr. Muhammad Fakih, S.H., M.S. dan Ibu Dyah 

Koesoemawardani, S.Pi, M.P. yang selalu mendukung, meridhoi, dan memberikan 

kasih sayang serta penjagaan yang tak ternilai. Dengan penuh rasa hormat, bangga, 

cinta, dan kasih sayang, serta baktiku, kuucapkan terima kasih untuk setiap 

pengorbanan, dukungan, dan doa yang tidak pernah henti mengalir deras untuk 

kesuksesanku selama ini.  

Tidak lupa saya ucapkan terima kasih kepada adik saya Muhammad Faruq Ammar 

serta keluarga dan kerabat yang selalu mendukung, memberi harapan, dan 

mendoakan untuk kelancaran dan kesuksesanku.  

Kepada almamater tercinta, Universitas Lampung saya ucapkan terima kasih atas 

bantuan dan kesempatan yang diberikan sehingga saya dapat menimba banyak ilmu 

baru yang sangat bemanfaat untuk masa depan. 

Terima kasih untuk seluruh doa, harapan, dan dukungannya selama ini. 

 

 

 

 

 

 

  



xi 

 

 

 

SANWACANA 

 

Alhamdulillah, segala puji dan syukur penulis panjatkan kehadirat Allah SWT, 

sebab hanya dengan izin-Nya, penulis dapat menyelesaikan tesis yang berjudul: 

“Kedudukan Hukum Pasangan Suami Istri Yang Memperpanjang Dan 

Memusnahkan Embrio Melalui Reproduksi Dengan Bantuan Dalam Perspektif 

Hukum Islam” yang diajukan sebagai salah satu syarat untuk meraih gelar Magister 

Hukum pada Program Studi Magister Ilmu Hukum Fakultas Hukum Universitas 

Lampung. 

Penulis menyadari bahwa proses penyusunan sampai terselesaikannya tesis ini, 

melibatkan bimbingan dari berbagai pihak. Dalam kesempatan ini penulis 

menyampaikan terima kasih dan penghargaan setinggi-tingginya kepada: 

1. Prof. Dr. Ir. Lusmeilia Afriani, D.E.A., I.P.M. selaku Rektor Universitas 

Lampung 

2. Dr. M. Fakih, S.H., M.S., selaku Dekan Fakultas Hukum Universitas 

Lampung, sekaligus Penguji Tesis, terima kasih atas kesediaannya 

memberikan saran dan masukan dalam penyempurnaan penulisan tesis. 

3. Dr. Heni Siswanto, S.H., M.H., selaku Ketua Program Studi Pascasarjana 

Magister Ilmu Hukum Fakultas Hukum Universitas Lampung. 

4. Dr. Ahmad Irzal Fardiansyah, S.H., M.H., selaku Wakil Dekan Bidang 

Akademik dan Kerjasama Fakultas Hukum Universitas Lampung. 

5. Prof. Dr. Nunung Rodliyah, M.A., selaku Dosen Pembimbing Tesis I, 

terima kasih atas kesediaannya memberikan arahan, motivasi, saran, dan 

masukan dalam penyempurnaan penulisan tesis. 

6. Dr. Zulkarnain Ridlwan, S.H., M.H, selaku Dosen Pembimbing Tesis II, 

terima kasih atas kesediaannya memberikan arahan, dukungan, saran, dan 

masukan dalam penyempurnaan penulisan tesis.



xii 

 

 

7. Dr. Sunaryo, S.H., M.Hum. selaku Dosen Pembahas I, terima kasih atas 

kesediaannya memberikan saran dan masukan dalam penyempurnaan 

penulisan  tesis. 

8. Agus Triono, S.H., M.H., Ph.D. selaku Dosen Pembahas II, terima kasih 

atas kesediaannya memberikan saran dan masukan dalam penyempurnaan 

penulisan tesis. 

9. Seluruh dosen Pascasarjana Program Studi Magister Ilmu Hukum Fakultas 

Hukum Universitas Lampung yang telah membimbing dan memberikan 

banyak ilmu kepada penulis. 

10. Seluruh rekan, staff, dan karyawan Pascasarjana Program Studi Magister 

Ilmu Hukum Fakultas Hukum Universitas Lampung atas kebersamaan dan 

dukungannya selama ini. 

11. Almamater tercinta, Magister Ilmu Hukum Fakultas Hukum Universitas 

Lampung. 

12. Maudina Lutfiyani S.Pd. atas bantuan dan perhatian yang diberikan. 

13. Semua pihak yang terlibat dan tidak dapat disebutkan satu per satu, terima 

kasih atas segala dukungan, doa, dan harapan yang diberikan dalam proses 

penyelasaian karya tulis ini. 

Semoga karya tulis ini dapat bermanfaat untuk menambah wawasan keilmuan bagi 

penulis dan pembacanya.  

 

Bandar Lampung, 26 Januari 2026 

Penulis, 

 

 

Muhammad Faisal Aziz 

NPM 2422011044 



xiii 

 

 

DAFTAR ISI 

 

Halaman 

 

ABSTRAK ............................................................................................................. ii 
DAFTAR ISI ....................................................................................................... xiii 

I. PENDAHULUAN .............................................................................................. 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................... 1 

B. Masalah dan Ruang Lingkup .......................................................................... 7 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian .................................................................... 8 

D. Kerangka Pemikiran ....................................................................................... 9 

E. Metode Penelitian ........................................................................................ 20 

II. TINJAUAN PUSTAKA ................................................................................. 23 

A. Pasangan Suami Istri .................................................................................... 23 

B. Konsep Dasar Reproduksi dengan Bantuan (Assisted Reproductive 

Technology/ART) ......................................................................................... 26 

C. Pandangan Islam Tentang Reproduksi Dengan Bantuan ............................. 31 

D. Tinjauan Umum Tentang Embrio ................................................................ 35 

E. Tinjauan Umum Tentang Perpanjangan dan Pemusnahan Embrio .............. 37 

III. HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ........................................... 41 

A. Dalil atau Dasar Hukum Islam Terhadap Pasangan yang Melakukan 

Perpanjangan dan Pemusnahan Kelebihan Embrio dengan Reproduksi 

Bantuan Berdasarkan Teori Maqashid Syari’ah ......................................... 41 

B. Pengaturan Hukum  Terhadap Pasangan yang Melakukan Perpanjangan 

dan Pemusnahan Embrio Menurut Perspektif  Hukum Islam dan Hukum 

Nasional Berdasarkan Teori Kekuatan Berlakunya Undang-Undang dan 

Teori Kepastian Hukum ............................................................................... 65 

IV. PENUTUP ..................................................................................................... 85 

A. Simpulan ...................................................................................................... 85 

B. Saran ............................................................................................................ 86 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 88 

 



 

 

 

 

I. PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Pasangan suami istri yang telah menjalin pernikahan selama beberapa tahun 

tetapi belum dikaruniai anak sering kali merasakan kecemasan dan kekhawatiran. 

Meskipun usia mereka semakin bertambah, kehadiran seorang buah hati masih 

belum juga menjadi kenyataan. Dalam ajaran syariat Islam, kita diajarkan untuk 

tidak menyerah dan terus berusaha, serta untuk memiliki keyakinan yang penuh 

kepada Allah SWT. Allah telah menjanjikan bahwa setiap kesulitan pasti akan ada 

jalan keluarnya, termasuk dalam hal memiliki keturunan.1 Secara alami, 

pembuahan berlangsung di dalam rahim melalui hubungan seksual yang normal, 

sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan oleh Allah bagi manusia. Namun, 

seringkali proses pembuahan ini mengalami berbagai kendala, seperti adanya 

kerusakan atau penyumbatan pada saluran indung telur yang menghalangi sel telur 

untuk mencapai rahim. Kendala juga dapat muncul apabila sel sperma suami lemah 

atau tidak mampu mencapai rahim istri untuk bertemu dengan sel telur. Meskipun 

berbagai upaya telah dilakukan, seperti membuka saluran indung telur atau 

memperkuat kualitas sel sperma, hambatan tersebut seringkali tetap sulit untuk 

diatasi. 

Selama ini cara yang banyak ditempuh untuk mendapat keturunan adalah 

dengan cara pengangkatan anak. Akan tetapi dalam perkembangannya pasangan 

suami istri tersebut menghendaki bahwa mereka mendapatkan anak yang masih 

tetap memiliki hubungan genetik dengan mereka.2 Selanjutnya dalam istilah medis 

 
1 NF Hariani & MS Ridwan, “Hubungan Hukum Anak Hasil Surrogate Mother”, Al-Qadau, 8, no. 

1, 2021. 
2 Sonny Dewi Yudiasih, Susilowati Suparto Dajaan, Deviana Yuanitasari., Aspek Hukum Sewa 

Rahim Dalam Perspektif Hukum Indonesia., Refika Aditama, Bandung, 2016. Hlm.1. 



2 

 

 

 

pasangan suami istri yang tidak mampu untuk mendapatkan keturunan setelah 12 

bulan pernikahan dan telah melakukan senggama secara teratur (dua sampai tiga 

kali perminggu) tanpa menggunakan metode pencegahan kehamilan dinamakan 

infertil atau infertilitas (kemandulan). Selanjutnya, cara mengatasi infertilitas 

tersebut dalam dunia medis dikenal dengan cara konvensional seperti induksi 

ovulasi dengan terapi hormone, inseminasi buatan dan operasi. akan tetapi jika 

upaya konvensional tersebut tidak berhasil maka   pasangan suami istri tersebut 

dapat melakukan terapi dengan sistem Assisted Reproductive Technology (ART), 

yaitu sejumlah prosedur medis yang digunakan dalam menyatukan sel telur dan sel 

sperma sehingga dapat membantu pasangan suami istri yang infertil untuk 

memperoleh keturunan. ART saat ini merupakan salah satu metode 

penatalaksanaan. yang utama (mainstream therapy) untuk mengatasi infertilitas, 

dengan estimasi sekitar 4,3 juta anak dilahirkan dengan metode ART di seluruh 

dunia dalam tiga dekade terakhir.3 

Berdasarkan uraian di atas, maka dapat diketahui bahwa pasangan suami 

istri yang tidak dapat mendapatkan keturunan secara normal maka dalam dunia 

medis dapat dilakukan dengan cara reproduksi dengan bantuan, sebagaimana yang 

diamanatkan dalam Pasal 57 Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 Tentang 

Kesehatan (selanjutnya disingkat UU No.17 Tahun 2023). Dalam Pasal 57 tersebut 

ditegaskan bahwa: 

1) Setiap pelayanan kesehatan reproduksi, termasuk reproduksi dengan 

bantuan dilakukan secara aman dan bermutu memperhatikan aspek yang 

khas, khususnya reproduksi perempuan. 

2) Pelaksanaan pelayanan kesehatan reproduksi dilakukan dengan tidak 

bertentangan dengan nilai agama dan ketentuan perundang-undangan. 

Dengan demikian, pelayanan kesehatan reproduksi dengan bantuan menurut Pasal  

57 UU No. 17 Tahun 2023, harus sesuai dengan nilai agama dalam hal ini adalah 

agama Islam. 

Menurut kaedah hukum Islam reproduksi dengan bantuan pada prisipnya 

diperbolehkan, dengan syarat  bahwa pasangan suami istri telah melakukan 

 
3 Endi M. Astiwara, Halal Haram Kedokteran Kontemporer, Pustaka Al-Kautsar, Jakarta. 2022, 

Hlm. 72.  



3 

 

 

 

pernikahan secara sah menurut hukum Islam. Ada dua buah keputusan yang 

dikeluarkan oleh Muktamar Tarjih Muhammadiyah dan Putusan Majelis Ulama 

Indonesia. Adapun isi keputusan Muktamar Tarjih Muhammadiyah ke 21 di Klaten 

yang diadakan dari tanggal 6 sampai 11 April 1980 menyebutkan bahwa4 : bayi 

tabung menurut proses dengan sperma dan ovum dari suami-istri yang menurut 

Hukum Islam, adalah Mubah dengan syarat, pertama teknis mengambil semen 

(sperma) dengan cara yang tidak bertentangan dengan syari‟at Islam. Kedua, 

penempatan zygota seyogyanya dilakukan oleh dokter Wanita. Ketiga, resipien 

adalah istri sendiri. Keempat,status anak dari bayi tabung adalah anak yang sah dari 

suami istri yang bersangkutan. 

Fatwa MUI yang ditandatangani di Jakarta pada 13 Juni 1979 memberikan 

kesimpulan berikut5: Pertama, bayi tabung yang menggunakan sperma dan ovum 

dari pasangan suami isteri yang sah hukumnya mubah artinya boleh. Hal ini 

termasuk upaya yang diperbolehkan berdasarkan prinsip-prinsip agama. Kedua, 

bayi tabung yang dibuat dari pasangan suami isteri dengan menggunakan rahim 

isteri yang lain (seperti isteri kedua menggunakan rahim isteri pertama) hukumnya 

haram. Hal ini berdasarkan prinsip sadd az-zari’ah, yaitu untuk mencegah dampak 

negatif, karena bisa menimbulkan masalah yang kompleks terutama dalam hal 

warisan antara anak yang lahir dari ibu yang menyumbangkan ovum dan anak yang 

lahir dari ibu yang mengandung serta melahirkan. Ketiga, bayi tabung yang 

menggunakan sperma yang telah dibekukan dari suami yang telah meninggal 

hukumnya haram. Hal ini juga berdasarkan prinsip sadd az-zari’ah, karena bisa 

menyebabkan masalah besar, baik dalam menentukan keturunan maupun dalam hal 

warisan. Keempat, bayi tabung yang sperma dan ovumnya diambil dari orang yang 

bukan pasangan suami istri yang sah hukumnya haram.6 

Selanjutnya dalam Surat Keputusan Majelis Ulama Indonesia Nomor Kep-

952/MUI/XI/1990 tentang Inseminasi Buatan/Bayi Tabung, yang dikeluarkan pada 

tanggal 26 November 1990, disebutkan bahwa Inseminasi Buatan/Bayi Tabung 

 
4 Ika Yanti, “Tinjauan Hukum Islam terhadap Teknologi Reproduksi Buatan (Bayi Tabung)”, Jurnal 

Al-Fikrah, 8, no. 1, 2020. 
5 N. Junaidi & A. Musta’in Syafi’ie , “Penanaman Embrio pada Rahim Istri yang Lain: Analisis 

Kritis Fatwa MUI. Shakhsiyah Burhaniyah”, Jurnal Penelitian Hukum Islam, 17, no. 2, 2019 
6 Fuadi Isnawan, “Pelaksanaan Program Inseminasi Buatan Bayi Tabung Menurut hukum Islam Dan 

Hukum Positif Indonesia”, Jurnal Kajian Agama,Sosial dan Budaya, 4, no. 2 2019 



4 

 

 

 

menggunakan sperma dan ovum yang diambil dari pasangan suami-istri yang sah 

secara agama, dianggap halal dan diperbolehkan dalam Islam, selama mereka 

berada dalam ikatan pernikahan yang sah. Menurut K.H. Hasan Basri, proses 

melahirkan anak melalui teknik bayi tabung dibolehkan dan sah dalam agama 

Islam, asalkan sperma dan sel telur berasal dari pasangan suami-istri yang sah.7 Hal 

ini karena perkembangan ilmu pengetahuan yang berkembang menuju teknologi 

bayi tabung dianggap bernilai positif dan patut disyukuri, sebab merupakan karunia 

dari Allah SWT. Bisa dibayangkan bagaimana keinginan seorang pasangan yang 

sudah 14 tahun ingin memiliki anak akhirnya terpenuhi melalui cara ini. 

Berdasarkan penjelasan di atas tentang bayi tabung, ada 5 hal yang membuat 

bayi tabung dianggap haram yaitu:8 yaitu: Pertama, sperma dari pria disatukan 

dengan indung telur wanita yang bukan istrinya, lalu dimasukkan ke dalam rahim 

istrinya. Kedua, indung telur dari wanita disatukan dengan sperma pria yang bukan 

suaminya, lalu dimasukkan ke dalam rahim wanita tersebut. Ketiga, sperma dan 

indung telur dari sepasang suami istri disatukan, lalu dimasukkan ke dalam rahim 

wanita lain yang bersedia membuahi dan mengandung bayi hasil penyetelan 

tersebut. Keempat, sperma dan indung telur berasal dari lelaki dan wanita yang 

bukan pasangan suami istri, lalu dimasukkan ke dalam rahim istri. Kelima, sperma 

dan indung telur berasal dari sepasang suami istri, lalu dimasukkan ke dalam rahim 

istri yang lain. 

Menurut pandangan Nahdlatul Ulama, isu terkait bayi tabung pernah 

dibicarakan dalam rapat besar NU tahun 1981 di Yogyakarta. Pada masa itu, para 

ulama memahami bayi tabung sebagai bayi yang lahir tanpa melalui persetubuhan. 

Cara penghasilannya adalah dengan mengambil sel sperma dari laki-laki dan sel 

telur dari perempuan, lalu dimasukkan ke dalam suatu alat selama beberapa hari. 

Setelah hasilnya berkembang menjadi janin, kemudian dimasukkan ke dalam rahim 

ibu 9. Hukum terkait bayi tabung tidak bisa dijawab dengan satu hukum saja, seperti 

mubah atau haram. Para peserta Munas NU 1981 waktu itu membagi hukum bayi 

tabung menjadi tiga kasus berbeda. Pertama, jika sperma yang digunakan bukan 

 
7 Nasikhin, N., Ismutik, I., & Albab, U, “Teknologi bayi tabung dalam tinjauan hukum Islam”, 

Maqasidi: Jurnal Syariah dan Hukum, 2, no. 1, 2022 
8 Muh. Idris. 2019. “Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam”,  Jurnal Al-Adl , 12, no. 1. (2019) 
9 PBNU. Ahkamul Fuqaha. Kalista-LTN PBNU: 2011 M, Surabaya. Hlm.370 



5 

 

 

 

milik suami istri, maka hukumnya haram. Kedua, jika sperma tersebut milik suami 

istri, tetapi cara mengeluarkannya tidak halal, maka hukumnya juga haram. Ketiga, 

jika sperma itu milik suami istri, cara mengeluarkannya halal, dan dimasukkan ke 

dalam rahim istrinya sendiri, maka hukumnya boleh. Sperma yang dianggap halal 

adalah sperma yang keluar atau dikeluarkan dengan cara yang tidak dilarang oleh 

syariat. 

Namun demikian, ternyata dalam ketentuan Pasal 112 Ayat (2) Peraturan 

Pemerintah Nomor 28 Tahun 2024 Tentang Peraturan Pelaksanaan UU No. 17 

Tahun 2023 (selanjutnya disingkat PP No. 28 Tahun 2024) menyebutkan bahwa 

“penyimpanan kelebihan embrio dapat diperpanjang atas keinginan pasangan suami 

istri untuk kepentingan kehamilan berikutnya”.  Selanjutnya, dalam ketentuan Ayat 

(4) pasal tersebut disebutkan bahwa “dalam hal pasangan suami istri pemiliknya 

tidak memperpanjang masa simpan kelebihan embrio, Fasilitas Pelayanan 

Kesehatan penyelenggara reproduksi dengan bantuan harus memusnahkan 

kelebihan embrio”. Dari bunyi Pasal 112 ayat (2) dan ayat (4) tersebut ternyata 

tersirat atau implisit dalam Al-Quran dan Al-Hadits. Oleh karena itu, dalam konteks 

ini perlu dicarikan dasar hukum mengenai perpanjangan dan pemusnahan embrio. 

Pencarian dasar hukum ini diperlukan guna mendapatkan kepastian dan kejelasan 

mengenai pengaturan perpanjangan dan pemusnahan embrio. 

Dalam perkembangan teknologi reproduksi berbantu (Assisted 

Reproductive Technology/ART), praktik seperti penyimpanan embrio dan 

keputusan untuk memperpanjang masa penyimpanannya atau memusnahkannya 

menjadi isu etis dan hukum yang semakin penting.10 Teknologi ini tidak hanya 

menyangkut aspek medis, tetapi juga menimbulkan persoalan hukum, terutama 

terkait dengan status hukum embrio, hak dan kewajiban pasangan suami istri 

sebagai pemilik biologis embrio, serta tanggung jawab lembaga kesehatan dalam 

mengelola embrio tersebut. Salah satu dilema hukum yang muncul adalah apakah 

tindakan memperpanjang atau memusnahkan embrio sesuai dengan prinsip-prinsip 

hukum Islam, yang dalam banyak hal menekankan pentingnya perlindungan 

terhadap kehidupan dan keturunan (hifz an-nasl). 

 
10 Prastuti Dwi Hartini, “Teknik Intracytoplasmic Sperm Injection (ICSI) pada In Vitro Fertilization 

(IVF) untuk Mengatasi Penyebab Infertilitas”, Proceeding Biology Education Conference, 20 ,  no. 

1 (2023) 



6 

 

 

 

Terdapat peristiwa Pasangan suami istri di Ohio, Amerika Serikat, yakni 

Lindsey, 35, dan Tim Pierce, 34, menyambut kelahiran putra mereka, Thaddeus 

Daniel Pierce, pada Tanggal 26 Juli 2025. Keluarga Pierce telah mencoba untuk 

memiliki anak selama tujuh tahun sampai akhirnya mereka memutuskan untuk 

mengadopsi embrio yang dibuat Linda Archerd, 62, dengan suaminya pada tahun 

1994 melalui program bayi tabung (IVF). Dalam hal ini, peristiwa tersebut 

merupakan rekor dari pembekuan embrio terlama yang menghasilkan kelahiran 

seorang bayi hidup. Adapun alasan dari Archerd untuk mempanjang embrionya 

yaitu guna menyumbangkannya untuk penelitian, atau memberikannya kepada 

keluarga lain secara anonim. Ia mengatakan bahwa keterlibatannya dengan bayi 

tersebut penting, karena embrio yang sudah di bekukan selama puluhan tahun akan 

memiliki hubungan darah dengan putrinya yang sudah dewasa.11 Selanjutnya, 

dalam hal pemanfaatan kelebihan embrio beberapa negara telah melegalkan sel 

punca embrionik dengan tujuan untuk transformasi dan pembangunan kesehatan. 

Namun, hal ini masih mejadi pro kontra sebab Indonesia masih belum mampu 

melakukan transformasi kesehatan dengan dengan memanfaatkan instrumen 

hukum, sebagaimana konsideran Undang-Undang Kesehatan dan Teori Hukum 

Pembangunan. Dengan demikian, peristiwa hukum tersebut perlu beberapa 

pertimbangan mulai dari perspektif hukum nasional hingga hukum islam 

sebagaimana dalam kondisi eksisting di Indonesia. 12 

Dalam konteks hukum Islam, embrio yang telah terbentuk dari sperma dan 

ovum pasangan sah dapat dikategorikan sebagai entitas yang memiliki potensi 

kehidupan, sehingga pemusnahannya memerlukan pertimbangan syar’i yang sangat 

hati-hati. Sejumlah ulama dan fatwa menyatakan bahwa selama embrio tersebut 

belum ditiupkan ruh (yakni sebelum 120 hari), maka status hukumnya masih 

menjadi perdebatan. Namun demikian, nilai kehati-hatian (ihtiyath) tetap 

 
11 Danai Nesta Kupemba, (2025), “Bayi lahir dari embrio yang dibekukan selama 31 tahun – 'Seperti 

film sains fiksi'”, (https://www.bbc.com/indonesia/articles/c2djxz0980po, di akses pada tanggal 7 

Agustus 2025). 
12 Jayanti Purnama Sari, Anak Agung Gede Duwira Hadi Santosa, I Gde Sastra Winata, 

“Pemanfaatan Sisa Embrio Beku Program Bayi Tabung Sebagai Terapi Transplantasi Sel Punca di 

Indonesia”, Jurnal USM Law Review, 7, no. 1 (2024) 

https://www.bbc.com/indonesia/articles/c2djxz0980po


7 

 

 

 

dianjurkan karena berpotensi menyentuh nilai-nilai maqashid syari’ah terutama 

perlindungan keturunan.13 

Pasal 12 PP No. 28 Tahun 2024  mengatur bahwa embrio hasil bayi tabung 

dapat disimpan dalam jangka waktu tertentu dan dapat dimusnahkan jika tidak 

diperpanjang oleh pasangan yang bersangkutan. Ketentuan ini menghadirkan ruang 

pengaturan hukum positif yang perlu dianalisis dalam bingkai maqashid syari’ah. 

Selain itu, problem normatif muncul ketika kebijakan ini berhadapan dengan nilai 

agama, sehingga diperlukan integrasi hukum Islam dan hukum nasional dalam 

menjawab persoalan kedudukan hukum tindakan memperpanjang atau 

memusnahkan embrio tersebut. 

Dengan latar belakang ini, penting untuk mengkaji secara mendalam 

bagaimana kedudukan hukum pasangan suami istri yang memperpanjang maupun 

memusnahkan embrio melalui teknologi reproduksi bantuan ditinjau dari perspektif 

hukum Islam dan hukum positif Indonesia. Hal ini bertujuan memberikan kepastian 

hukum sekaligus menjaga nilai-nilai syariat Islam dalam praktik medis yang terus 

berkembang. 

 

B. Masalah dan Ruang Lingkup 

1.  Permasalahan Penelitian 

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, maka dapat dirumuskan 

permasalahan sebagai berikut: 

a. Bagaimana dalil atau dasar hukum Islam terhadap pasangan suami istri yang 

melakukan perpanjangan dan pemusnahan kelebihan embrio dengan 

reproduksi bantuan berdasarkan teori maqashid syari’ah? 

b. Bagaimana pengaturan hukum  terhadap pasangan suami istri yang 

melakukan perpanjangan dan pemusnahan embrio menurut perspektif  

hukum islam dan hukum nasional berdasarkan teori kekuatan berlakunya 

undang-undang dan teori kepastian hukum? 

 

 

 
13 Irham Dongoran, “Bayi Tabung Dalam Tinjauan Hukum Islam (Analisis Maqashid Syari‘ah)”, 

Jurnal Syariah dan Hukum, 2, no. 1 (2020). 



8 

 

 

 

2.  Ruang Lingkup Penelitian 

Ruang lingkup dalam penelitian ini adalah hukum perdata Islam, dengan 

kajian yang lebih khusus tentang kedudukan hukum pasangan suami istri yang 

memperpanjang dan memusnahkan embrio melalui reproduksi dengan bantuan 

dalam perspektif hukum Islam. 

  

 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

1.  Tujuan Penelitian 

a. Mengetahui dan menganalisis dalil atau dasar hukum Islam terhadap 

pasangan suami istri yang melakukan perpanjangan dan pemusnahan 

kelebihan embrio dengan reproduksi bantuan berdasarkan teori maqashid 

syari’ah. 

b. Mengetahui dan menganalisis pengaturan hukum terhadap pasangan suami 

istri yang melakukan perpanjangan dan pemusnahan embrio menurut 

perspektif hukum islam dan hukum nasional berdasarkan teori kekuatan 

berlakunya undang-undang dan teori kepastian hukum. 

 

2. Kegunaan Penelitian 

a. Kegunaan Teoretis 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi salah satu referensi dalam 

pengembangan kajian hukum perdata Islam, khususnya yang berkaitan 

dengan status hukum pasangan suami istri yang melakukan tindakan 

perpanjangan atau pemusnahan embrio melalui teknologi reproduksi 

berbantuan dalam perspektif hukum Islam. 

b. Kegunaan Praktis  

1) Diharapkan dapat dijadikan referensi bagi mahasiswa, civitas akademika, 

serta praktisi dalam upaya pengembangan ilmu hukum perdata Islam. 

2) Selain itu, penelitian ini juga disusun sebagai salah satu syarat akademik 

bagi penulis untuk memperoleh gelar Magister Hukum pada Fakultas 

Hukum Universitas Lampung. 



9 

 

 

 

D. Kerangka Pemikiran 

1. Kerangka Teori 

a. Teori Kekuatan Berlakunya Undang-Undang 

Kekuatan berlakunya undang-undang ini perlu dibedakan dari kekuatan 

mengikatnya undang-undang. Telah dikemukakan diatas bahwa undang-undang 

mempunyai kekuatan mengikat sejak diundangkanya di dalam lembaran negara. Ini 

berarti bahwa sejak dimuatnya dalam lembaran negara, setiap orang terikat untuk 

mengakui eksistensinya. Kekuatan berlakunya undang-undang menyangkut 

berlakunya undang-undang secara operasional. Undang-undang mempunyai 

kekuatan berlaku. Ada tiga macam kekuatan berlaku, yaitu kekuatan berlaku 

yuridis, sosiologis dan filosofis.14 

1) Kekuatan Berlaku Yuridis (Juristische Geltung) 

Suatu undang-undang memiliki kekuatan berlaku secara yuridis apabila 

seluruh persyaratan formal dalam proses pembentukannya telah terpenuhi. Menurut 

Hans Kelsen, suatu norma hukum memperoleh kekuatan berlakunya apabila 

penetapannya bersumber dari norma yang memiliki kedudukan lebih tinggi. 

Dengan demikian, sistem hukum tersusun secara hierarkis di mana setiap norma 

memperoleh legitimasi dari norma di atasnya. Pada tingkat tertinggi terdapat 

Grundnorm atau norma dasar, yang menjadi landasan berlakunya seluruh norma 

hukum dalam suatu tatanan hukum. Dari Grundnorm inilah dapat dijelaskan dasar 

keberlakuan suatu norma hukum, bukan isi atau substansinya. Pertanyaan mengenai 

keberlakuan hukum berkaitan dengan aspek das sollen (apa yang seharusnya 

berlaku), sedangkan das sein lebih mengacu pada pengertian hukum sebagai suatu 

kenyataan yang ada.  

2) Kekuatan Berlakunya Sosiologis (Soziologische Geltung) 

Kekuatan berlakunya hukum secara sosiologis berfokus pada sejauh mana 

hukum tersebut dapat diterapkan secara efektif dan memberikan manfaat nyata 

dalam kehidupan masyarakat. Dalam hal ini, keberlakuan hukum diukur dari 

penerimaan masyarakat terhadapnya, tanpa memandang apakah hukum tersebut 

disusun sesuai dengan prosedur formal atau tidak. Dengan demikian, keberlakuan 

 
14 Sudikno Mertokusumo., Mengenal Hukum Suatu Pengantar., Maha Karya Pustaka, Yogyakarta, 

2019.,Hlm. 135-136 



10 

 

 

 

hukum secara sosiologis mencerminkan kenyataan sosial, yakni sejauh mana norma 

hukum tersebut benar-benar hidup dan diterapkan dalam masyarakat. Terdapat dua 

pandangan utama mengenai kekuatan sosiologis hukum, yaitu: 

a) Menurut teori kekuatan (Machtstheorie), hukum memiliki kekuatan berlaku 

secara sosiologis apabila penerapannya didukung atau dipaksakan oleh 

penguasa, meskipun masyarakat belum tentu menerimanya. 

b) Menurut teori pengakuan (Anerkennungstheorie), , hukum dikatakan memiliki 

kekuatan berlaku sosiologis apabila diterima, diakui, dan dijalankan oleh 

masyarakat sebagai pedoman dalam kehidupan bersama. 

3) Kekuatan Berlaku Filosofis (Filosofische Geltung) 

Suatu hukum memiliki kekuatan berlaku secara filosofis apabila isi dan 

tujuannya sejalan dengan cita-cita hukum (Rechtsidee), yakni nilai-nilai tertinggi 

yang bersifat universal seperti keadilan, kemanusiaan, dan kesejahteraan umum. 

Dalam konteks Indonesia, nilai-nilai tersebut tercermin dalam Pancasila sebagai 

dasar negara dan pedoman hidup bangsa untuk mewujudkan masyarakat yang adil 

dan makmur. Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa keberlakuan 

suatu undang-undang harus memenuhi tiga aspek utama, yaitu kekuatan yuridis, 

sosiologis, dan filosofis. Aspek filosofis tidak hanya didasarkan pada cita-cita dan 

pandangan hidup suatu bangsa, tetapi juga harus selaras dengan nilai-nilai moral 

serta ajaran agama, khususnya dalam hal ini ajaran Islam. Lebih jauh lagi, hukum 

yang bersumber dari ajaran agama dapat dijadikan hukum positif apabila diakui 

dalam sistem peraturan perundang-undangan yang berlaku atau melalui kebijakan 

pemerintah yang mengakui keberadaan sistem keyakinan dan kepercayaan yang 

dianggap sebagai agama oleh para penganutnya.15 

 Dalam penelitian ini, teori kekuatan berlakunya undang-undang digunakan 

untuk menguraikan rumusan masalah kedua. Teori Kekuatan Berlakunya Undang-

Undang digunakan dalam penelitian ini untuk menganalisis legitimasi keberlakuan 

norma hukum yang mengatur tindakan perpanjangan dan pemusnahan embrio 

dalam praktik reproduksi berbantu sebagaimana diatur dalam UU No. 17 Tahun 

2023 dan PP No. 28 Tahun 2024. Teori ini membantu menilai apakah norma 

 
15 Bagir Manan., Hukum Positif  Indonesia (Satu Kajian Teoritik)., FH UII Press, 2004., Hlm. 31. 



11 

 

 

 

tersebut telah memenuhi unsur yuridis, sosiologis, dan filosofis, sehingga layak 

diberlakukan dan ditaati oleh masyarakat. 

Secara yuridis, teori ini digunakan untuk menilai apakah norma tersebut 

telah terbentuk melalui prosedur hukum yang sah sesuai asas legalitas. Aspek ini 

penting karena keabsahan hukum menjadi dasar awal dari pengikatannya terhadap 

masyarakat16. Secara sosiologis, teori ini membantu menganalisis apakah norma 

mengenai pemusnahan dan perpanjangan embrio diterima secara sosial dan dapat 

diimplementasikan dengan efektif, khususnya di tengah masyarakat yang memiliki 

kepercayaan dan nilai-nilai agama tertentu seperti Islam17. Secara filosofis, teori ini 

digunakan untuk menilai apakah substansi aturan tersebut mencerminkan nilai 

keadilan yang sesuai dengan ideologi bangsa dan prinsip maqashid syari’ah dalam 

Islam, terutama dalam menjaga keturunan (ḥifẓ al-nasl)18. 

Dalam konteks ini, teori ini mengarahkan peneliti untuk tidak hanya melihat 

undang-undang sebagai teks normatif, tetapi juga sebagai produk sosial dan kultural 

yang harus selaras dengan nilai hukum Islam, karena menyangkut potensi 

kehidupan manusia yang diatur dalam prinsip syariat. Maka dari itu, teori ini 

menjadi fondasi dalam mengkaji sejauh mana hukum positif mengenai pengelolaan 

embrio dapat dikatakan sah dan adil dalam sistem hukum Indonesia yang mengenal 

dualitas antara hukum nasional dan hukum Islam19. 

Secara keseluruhan, penggunaan teori kekuatan berlakunya undang-undang 

dalam penelitian ini memberikan kerangka yang komprehensif untuk menilai 

keberlakuan hukum secara holistik. Dimensi yuridis memastikan legalitas 

formalnya, dimensi sosiologis menilai efektivitas penerapannya dalam masyarakat 

Muslim, sedangkan dimensi filosofis menguji kesesuaiannya dengan nilai-nilai 

Islam dan Pancasila sebagai dasar negara. Dengan mengintegrasikan ketiga dimensi 

tersebut, penelitian ini dapat menjelaskan posisi hukum pasangan suami istri yang 

memperpanjang atau memusnahkan embrio melalui reproduksi berbantuan secara 

menyeluruh, baik dari aspek hukum positif maupun dari perspektif hukum Islam 

 
16 Hans Kelsen, Pure Theory of Law., University of California Press, 1967., Hlm 110. 
17 Gustav Radbruch, Vorschule Der Rechtsphilosophie, Druck Heidelberger Gutenberg-Druckerei 

GmbH, Heidelberg. 1947 Hlm. 35. 
18 Theo Huijbers, “Filsafat Hukum Dalam Lintasan Sejarah”, Kanisius Yogyakarta.1982.  Hlm. 83 
19  Irham Dongoran, Op., Cit. Hlm. 20–35. 



12 

 

 

 

yang berlandaskan pada keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan terhadap 

kehidupan manusia. 

 

b. Teori Kepastian Hukum 

Berkenaan dengan keberadaan teknologi reproduksi berbantuan, diperlukan 

adanya kepastian hukum yang jelas. Kepastian menurut Frans Magnis Suseno20 

berarti adanya kejelasan dalam aturan hukum, sehingga bisa menjadi pedoman bagi 

masyarakat yang terkena aturan tersebut. Secara nyata, makna kepastian ini adalah 

adanya kejelasan dan ketegasan dalam berlakunya hukum di tengah masyarakat, 

sehingga tidak menimbulkan pemahaman yang salah. 

Kepastian hukum merupakan aspek fundamental yang sering menjadi bahan 

perdebatan dalam kajian hukum. Menurut Radbruch 21 ada empat hal yang 

berhubungan dengan makna kepastian hukum, yaitu: 

1. Hukum itu positif, artinya hukum yang berlaku merupakan peraturan 

perundang-undangan yang telah ditetapkan secara resmi. 

2. Hukum didasarkan pada fakta yang nyata dan bersifat pasti, sehingga hakim 

tidak boleh menggunakan penilaiannya sendiri melalui klausula umum 

seperti “kesopanan” atau “itikad baik” . 

3. Fakta atau kenyataan yang menjadi dasar hukum harus dirumuskan secara 

jelas agar tidak menimbulkan kekeliruan makna serta mudah diterapkan. 

4. Hukum positif tidak boleh mudah berubah. 

Pandangan Radbruch tersebut menegaskan bahwa kepastian hukum berkaitan erat 

dengan keberadaan dan penerapan hukum itu sendiri. Kepastian hukum merupakan 

konsekuensi langsung dari adanya peraturan perundang-undangan. Setiap kali 

hukum diberlakukan, maka kepastian hukum pun secara otomatis hadir. Lebih 

lanjut, Radbruch menekankan bahwa unsur kepastian hukum harus senantiasa 

dijaga demi mewujudkan ketertiban dan keteraturan dalam suatu negara. Oleh 

karena itu, hukum positif yang mengatur kepentingan masyarakat harus tetap 

 
20Frans Magnis Suseno, , Etika Dasar, Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral, Kanisius, 

Yogyakarta.1993. Hlm. 79 
21 Gustav Radbruch, Op., Cit. Hlm. 36. 



13 

 

 

 

ditaati, meskipun dalam praktiknya hukum tersebut terkadang belum sepenuhnya 

adil atau belum mencapai tujuan hukum yang ideal.22 

 Kepastian hukum berarti adanya kejelasan tentang cara bertindak yang 

umum dan berlaku bagi seluruh masyarakat, termasuk akibat-akibat hukumnya. 

Kepastian hukum juga bisa diartikan sebagai hal yang dapat ditentukan secara 

spesifik, sehingga hukum harus jelas agar bisa mengikat semua orang. Selain itu, 

kepastian hukum sangat berkaitan dengan hukum yang berlaku di masyarakat. 

Secara dasar, kepastian hukum memiliki dua aspek yaitu: hukum dapat ditentukan 

dalam hal-hal yang spesifik dan adanya rasa aman dalam hukum. Hal ini berarti 

memberikan perlindungan kepada pihak-pihak yang memiliki kepentingan. 

 Kepastian merupakan esensi dari hukum, hukum yang tidak pasti bukanlah 

hukum. Di mana tiada kepastian hukum, di situ tidak ada hukum (ubi jus incertum, 

ibi jus nullum). Kepastian hukum pada dasarnya selalu mensyaratkan adanya 

aturan-aturan hukum yang jelas, konsisten dan mudah diperoleh, serta dibuat oleh 

pihak yang bewenang 23. Dalam kaitan mengenai penciptaan kepastian hukum 

terutama dalam peraturan berupa perundang-undangan, diperlukan persyaratan 

yang berkenaan dengan struktur internal dari norma hukum itu sendiri. Persyaratan 

tersebut antara lain mengenai kejelasan konsep yang digunakan. Norma hukum 

berisi deskripsi mengenai perilaku tertentu yang kemudian disatukan ke dalam 

konsep tertentu pula24.  

Dalam penelitian ini, teori kepastian hukum digunakan untuk menguraikan 

rumusan masalah kedua. Penggunaan teori kepastian hukum bertujuan untuk 

menilai sejauh mana peraturan hukum mengenai perpanjangan dan pemusnahan 

embrio melalui teknologi reproduksi dengan bantuan (ART) memberikan kejelasan 

dan perlindungan hukum bagi pasangan suami istri. Fokus utama dari teori 

kepastian hukum adalah pada aspek kejelasan norma hukum yang dapat dijadikan 

pedoman oleh masyarakat, dalam hal ini pasangan suami istri yang menjalani terapi 

fertilitas. Dalam konteks ini, teori kepastian hukum sebagaimana dikemukakan oleh 

 
22 Theo Huijbers, Op., Cit.  Hlm. 165 
23 Sidharta, ,” Moralitas Profesi Hukum: Suatu Tawaran Kerangka Berpikir”. Refika Aditama, , 

Bandung.2006 Hlm. 85 
24 Nurhasan Ismail, 2006, Perkembangan Hukum Pertanahan Indonesia: Suatu Pendekatan 

Ekonomi-Politik, Disertasi Fakultas Hukum Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta.  Hlm. 39-41 



14 

 

 

 

Gustav Radbruch menekankan bahwa hukum harus bersifat positif, jelas, tidak 

berubah-ubah, dan tidak diserahkan kepada penilaian subjektif aparat hukum.25 

Ketegasan dan kejelasan norma dalam perpanjangan dan pemusnahan embrio 

menjadi indikator bahwa hukum mampu memberi rasa aman dan kejelasan hukum 

bagi masyarakat. Dengan demikian, teori ini memperkuat posisi pasangan suami 

istri dalam menjalankan hak-hak reproduktifnya sesuai dengan ketentuan hukum 

positif Indonesia yang tidak bertentangan dengan nilai-nilai syariat Islam.26 

Dengan menggunakan teori kepastian hukum, penelitian ini berupaya 

menjelaskan bahwa keberadaan peraturan yang tegas dan jelas tidak hanya 

menjamin perlindungan hukum bagi pasangan suami istri dalam menjalankan hak 

reproduktifnya, tetapi juga menjadi bentuk manifestasi keadilan dan keteraturan 

hukum dalam sistem hukum nasional yang berlandaskan Pancasila dan nilai-nilai 

Islam. Teori ini memperkuat argumen bahwa pasangan suami istri yang 

memperpanjang atau memusnahkan embrio melalui ART memiliki kepastian 

hukum apabila tindakan tersebut dilaksanakan sesuai prosedur yang diatur dalam 

peraturan perundang-undangan dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

syariat Islam yang menghormati kehidupan sejak dini. Dengan demikian, teori 

kepastian hukum dalam penelitian ini berperan sebagai landasan epistemologis 

untuk memastikan bahwa hukum positif Indonesia mampu memberikan kejelasan, 

keadilan, dan perlindungan hukum yang sejalan dengan nilai moral dan spiritual 

Islam. 

 

c. Teori Maqashid Syari’ah  

Teori Maqashid Syari’ah yang dikembangkan oleh Imam Al-Syathibi 

merupakan salah satu pendekatan penting dalam hukum Islam untuk menilai 

apakah suatu tindakan atau kebijakan sesuai dengan tujuan utama diturunkannya 

syariat Islam. Maqashid Syari’ah secara harfiah berarti “tujuan-tujuan syariat”, dan 

menurut Al-Syathibi, tujuan syariat adalah untuk menjaga dan mewujudkan 

kemaslahatan (kebaikan) umat manusia, baik di dunia maupun di akhirat.27  

 
25 Gustav Radbruch, Op., Cit. Hlm. 20-21. 
26 Frans Magnis Suseno, Op., Cit. Hlm. 144. 
27 Milhan, “Maqashid Syari‘Ah Menurut Imam Syatibidan Dasar Teori Pembentukannya”, Jurnal 

Al-ahwal As-Syakhsiyah, 6, no. 1 (2021)  



15 

 

 

 

Al-Syathibi membagi maqashid ke dalam tiga tingkatan kebutuhan: 

dharuriyyat (primer), hajiyyat (sekunder), dan tahsiniyyat (tersier). Dari ketiganya, 

tingkatan dharuriyyat merupakan yang paling mendasar dan wajib dijaga oleh 

syariat. Lima unsur pokok (al-kulliyat al-khams) yang termasuk dalam kategori 

dharuriyyat adalah: menjaga agama (hifzh ad-din), jiwa (hifzh an-nafs), akal (hifzh 

al-‘aql), keturunan (hifzh an-nasl), dan harta (hifzh al-mal).  

Dalam maqashid syari’ah, hifzh an-nasl atau perlindungan terhadap nasab 

merupakan prinsip fundamental yang menjamin kejelasan garis keturunan sebagai 

pilar utama bagi struktur sosial dan hukum Islam. Dalam konteks reproduksi 

berbantuan, tindakan memperpanjang penyimpanan embrio hasil pembuahan dari 

pasangan suami istri yang sah masih dapat dibenarkan secara syar‘i, selama embrio 

tersebut hanya boleh ditanamkan kembali pada istri sah. Hal ini untuk memastikan 

tidak terjadi ikhtilāṭ al-ansāb (pencampuran nasab), yang dilarang dalam Islam 

karena dapat mengganggu keabsahan hak waris, wali nikah, dan identitas 

keluarga.28 

Dalam penelitian ini, teori maqashid syari’ah digunakan untuk 

menguraikan rumusan masalah pertama. Maqasid Syari’ah memegang peran 

penting dalam hukum Islam, karena merupakan salah satu acuan atau metode dalam 

meng-istinbat serta merumuskan hukum Islam.29 Dalam konteks reproduksi dengan 

bantuan, khususnya tindakan perpanjangan dan pemusnahan embrio, maqashid 

syari’ah dapat digunakan untuk menganalisis secara normatif apakah tindakan 

tersebut mendatangkan kemaslahatan atau menimbulkan mafsadah (kerusakan). 

Upaya mendapatkan keturunan melalui teknologi reproduksi dengan bantuan 

termasuk dalam perlindungan terhadap keturunan (hifzh al-nasl), karena bertujuan 

melestarikan keturunan yang sah dalam bingkai pernikahan yang sesuai dengan 

syariat. Oleh karena itu, tindakan tersebut secara umum diperbolehkan selama tetap 

menjaga prinsip-prinsip kehalalan dan kesucian nasab. 

Namun demikian, tindakan pemusnahan embrio yang dilakukan karena 

tidak adanya perpanjangan masa penyimpanan memerlukan kajian yang lebih 

 
28 NF Hariani & MS Ridwan, Op., Cit. Hlm. 119 
29 Khairil Anwar, Mohd Soberi Awang, Mualimin Mochammad Sahid, “ Maqasid Syariah Menurut 

Imam Al-Ghazali dan Aplikasinya Dalam Penyusunan Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia”, 

Malaysian Journal of Syariah and law, 9, no. 2 (2021). 



16 

 

 

 

dalam. Dalam hal ini, teori maqashid menuntut pertimbangan antara maslahat dan 

mafsadah. Jika pemusnahan embrio dilakukan demi mencegah potensi kerusakan 

atau konflik hukum (misalnya terkait status anak, warisan, atau nasab), dan tidak 

lagi ada harapan untuk digunakan secara sah, maka tindakan tersebut dapat 

dibenarkan dengan alasan darurat atau demi menjaga ketertiban dan kepastian 

hukum. 

Sebaliknya, jika pemusnahan dilakukan tanpa alasan syar’i yang jelas, hal 

ini bisa bertentangan dengan prinsip hifzh al-nasl, karena berarti mengabaikan 

potensi kelahiran manusia baru yang sah. Maka, Teori Maqashid Syari’ah menurut 

Al-Syathibi memberikan pendekatan holistik, bahwa tindakan hukum harus 

senantiasa diarahkan pada pencapaian kemaslahatan dan penghindaran kerusakan 

dengan tetap memperhatikan nilai-nilai dasar syariat. 

Dengan demikian, teori maqashid syari’ah dalam penelitian ini berfungsi 

untuk memberikan justifikasi normatif terhadap kedudukan hukum pasangan suami 

istri yang memperpanjang atau memusnahkan embrio dalam perspektif hukum 

Islam. Melalui pendekatan ini, peneliti menilai bahwa setiap kebijakan atau 

tindakan dalam bidang reproduksi berbantuan harus diarahkan pada pencapaian 

kemaslahatan, perlindungan terhadap nasab, dan pencegahan kerusakan moral 

maupun hukum. Teori ini menegaskan bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan 

kontekstual, mampu memberikan solusi terhadap persoalan bioetika modern 

dengan tetap berpegang pada nilai-nilai dasar syariat, yaitu keadilan (al-‘adl), 

kemaslahatan (al-maslahah), dan penjagaan terhadap kehidupan manusia (hifz al-

nafs wa al-nasl). 

 

2. Kerangka Konseptual 

Konseptual adalah kaitan atau hubungan antara konsep satu dengan konsep 

yang lainnya dari masalah yang ingin diteliti. Adapun konsep yang digunakan 

dalam proposal penelitian tesis ini ialah: 

a. Reproduksi dengan bantuan adalah: cara mendapatkan keturunan untuk 

pasangan suami istri di luar cara yang alamiah. 

b. Pelayanan kesehatan adalah  seluruh bentuk kegiatan atau rangkaian tindakan 

yang diberikan secara langsung kepada individu maupun masyarakat dengan 



17 

 

 

 

tujuan mempertahankan, meningkatkan, dan memulihkan kesehatan, serta 

mengurangi penderitaan. Pelayanan ini mencakup upaya promotif, preventif, 

kuratif, dan rehabilitatif. 

c. Tenaga medis adalah individu yang bekerja di bidang kesehatan dan memiliki 

kompetensi profesional, pengetahuan, serta keterampilan yang diperoleh 

melalui pendidikan profesi kedokteran atau kedokteran gigi. Tenaga medis 

memiliki kewenangan untuk melakukan tindakan medis dalam rangka 

pelayanan kesehatan. 

d. Tenaga Kesehatan adalah seseorang yang berperan aktif dalam bidang 

kesehatan, memiliki profesionalitas, pengetahuan, dan keterampilan yang 

diperoleh melalui pendidikan tinggi. Beberapa jenis tenaga kesehatan juga 

memiliki kewenangan tertentu untuk melakukan kegiatan pelayanan 

kesehatan sesuai dengan peraturan yang berlaku. 

e. Hukum positif adalah  seperangkat aturan hukum, baik tertulis maupun tidak 

tertulis, yang berlaku dan mengikat di Indonesia, serta ditegakkan oleh 

pemerintah dan lembaga peradilan untuk mengatur kehidupan bermasyarakat 

dan bernegara. 

f. Hukum Islam adalah sistem hukum yang bersumber dari wahyu Allah SWT 

dan Sunnah Rasulullah SAW, yang mengatur perilaku manusia dalam 

berbagai aspek kehidupan, meliputi bidang ibadah, muamalah (hubungan 

sosial dan ekonomi), serta akhlak. 

g. Perpanjangan kelebihan embrio adalah proses memperpanjang masa inkubasi 

embrio yang tidak ditransfer pada siklus fertilisasi in vitro (IVF) atau bayi 

tabung. 

h. Pemusnahan kelebihan embrio adakah tindakan mengakhiri keberadaan 

embrio yang berlebihan setelah menjalani prosedur fertilisasi in vitro (IVF) 

atau bayi tabung. 

 

 

 

 

 



18 

 

 

 

3. Kerangka Pikir 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Reproduksi dengan Bantuan 

Perpanjangan dan Pemusnahan 

embrio  Berdasarkan Hukum 

Islam dan Hukum Positif 

Teori Kekuatan Berlakunya 

Undang-Undang, Teori 

Kepastian Hukum, Teori 

Maqashid Syari’ah 

Keserasian Hukum Positif 

dengan Hukum Islam 

Perkembangan Hukum 

Positif dan Hukum Islam 

dalam Reproduksi Bantuan 

Dalil atau dasar hukum Islam 

terhadap pasangan suami istri yang 

melakukan perpanjangan dan 

pemusnahan kelebihan embrio 

dengan reproduksi bantuan 

Penganturan hukum  terhadap 

pasangan suami istri yang 

melakukan perpanjangan dan 

pemusnahan kelebihan embrio 

menurut perspektif  hukum Islam 

dan hukum nasional. 



19 

 

 

 

Keterangan : 

Kerangka berpikir dalam penelitian ini disusun untuk menggambarkan 

hubungan antara teori hukum, perkembangan regulasi, serta penerapan norma-

norma hukum terhadap praktik perpanjangan dan pemusnahan embrio dalam 

program reproduksi dengan bantuan, ditinjau dari perspektif hukum Islam dan 

hukum positif Indonesia. Penelitian ini berangkat dari teori-teori dasar seperti Teori 

Kekuatan Berlakunya Undang-Undang, yang digunakan untuk menjelaskan 

landasan keberlakuan norma hukum dalam konteks nasional. Selain itu, digunakan 

pula Teori Kepastian Hukum untuk menyoroti pentingnya perlindungan hukum dan 

kejelasan norma bagi pasangan yang menjalani prosedur reproduksi dengan 

bantuan. Teori Maqashid Syari’ah juga menjadi fondasi penting dalam 

menganalisis isu ini dari sudut pandang Islam, khususnya dalam menjaga lima 

tujuan utama syariat, yaitu agama (ad-din), jiwa (an-nafs), akal (al-‘aql), keturunan 

(an-nasl), dan harta (al-mal). 

Lebih lanjut, kerangka ini mencermati perkembangan hukum positif yang mengatur 

tentang reproduksi dengan bantuan, khususnya terkait kelebihan embrio yang 

dibekukan. Aspek perpanjangan masa penyimpanan dan pemusnahan embrio 

menjadi isu hukum yang dianalisis, dengan menilai sejauh mana aturan-aturan 

tersebut memberikan kepastian dan perlindungan hukum. Selain itu, dibahas pula 

keserasian antara hukum positif dan hukum Islam, dengan menelaah apakah 

ketentuan yang berlaku secara nasional telah selaras dengan prinsip-prinsip syariat 

Islam. 

Kerangka ini juga mencakup analisis normatif terhadap akibat hukum yang 

ditimbulkan bagi pasangan yang melakukan perpanjangan atau pemusnahan 

embrio. Dalam hal ini, penelitian mengkaji baik sanksi maupun legitimasi hukum 

terhadap tindakan tersebut dari dua perspektif hukum yaitu hukum islam dan hukum 

positif. Dalil-dalil atau dasar hukum Islam turut dipaparkan untuk memberikan 

pijakan normatif terhadap penilaian syar’i mengenai tindakan perpanjangan dan 

pemusnahan kelebihan embrio, sehingga menghasilkan kesimpulan hukum yang 

komprehensif dan berimbang antara dua sistem hukum yang dianut di Indonesia. 

 



20 

 

 

 

E. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

     Jenis penelitian yang digunakan dalam tesis ini adalah penelitian hukum 

normatif (normative legal research). Pokok kajiannya adalah hukum yang 

dikonsepkan sebagai norma atau kaidah yang berlaku dalam masyarakat dan 

menjadi acuan perilaku setiap orang. Oleh karena itu, penelitian ini berfokus pada 

inventarisasi hukum, asas-asas dan doktrin hukum, penemuan hukum dalam 

perkara in concreto, sistematika hukum, taraf sinkronasi hukum, perbandingan 

hukum dan sejarah hukum.30 Pada penelitian ini berfokus pada norma-norma 

hukum positif serta prinsip-prinsip hukum Islam yang berkaitan dengan 

perpanjangan dan pemusnahan embrio melalui teknologi reproduksi dengan 

bantuan. Penelitian hukum normatif dilakukan dengan menelaah peraturan 

perundang-undangan, literatur, doktrin, serta fatwa ulama sebagai bahan hukum 

primer, sekunder, dan tersier. 

2. Tipe Penelitian 

Tipe penelitian yang digunakan dalam tesis ini adalah tipe penelitian 

deskriptif. Penelitian deskriptif adalah jenis penelitian yang bertujuan untuk 

menggambarkan secara lengkap suatu fenomena hukum atau kenyataan sosial, 

dengan cara mendeskripsikan berbagai karakteristik dari fakta-fakta yang terkait 

dengan masalah yang diteliti.31 

3. Pendekatan Masalah 

Dalam penelitian hukum terdapat beberapa pendekatan masalah. Penulis 

memfokuskan penelitian pada: 

a. Pendekatan Perundang-undangan (Statute Approach) 

Pendekatan undang-undang menurut Peter Mahmud Marzuki 

adalah32 “Pendekatan undang-undang (statute approach) dilakukan dengan 

menelaah semua undang-undang regulasi yang bersangkutan paut dengan 

permasalahan yang sedang ditangani. Pendekatan Perundang-undangan 

adalah pendekatan dengan menggunakan legilasi dan regulasi”. Suatu 

 
30 Abdulkadir Muhammad, Hukum dan Penelitian Hukum, Citra Aditya Bakti, Bandung, 2004, Hlm. 

52 
31 Ibid. Hlm. 50 
32 Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum, Kencana Prenada Media Group. Jakarta. 2005. Hlm. 

97. 



21 

 

 

 

penelitian normatif tentu harus menggunakan pendekatan perundang 

undangan karena yang akan diteliti adalah berbagai aturan hukum yang 

menjadi fokus sekaligus tema sentral suatu penelitian. Dalam penelitian ini, 

perundang-undangan yang digunakan penulis adalah Undang- Undang 17 

Tahun 2023 tentang Kesehatan, Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 

2024 tentang Peraturan Pelaksanaan Undang-Undang Nomor 17 tahun 

2023, Peraturan Menteri kesehatan Nomor 2 Tahun 2025 Tentang 

Penyelenggaraan Upaya Kesehatan Reproduksi. 

b. Pendekatan Konseptual (Conceptual Approach) 

Yang dimaksud dengan pendekatan konseptual adalah pendekatan 

yang beranjak dari pandangan dan doktrin yang berkembang di dalam ilmu 

hukum. Dengan mempelajari pandangan-pandang doktrin-doktrin di dalam 

ilmu hukum, peneliti akan menemukan ide-ide yang melahirkan pengertian-

pengertian hukum, konsep-konsep hukum dan asas-asas hukum yang 

relevan dengan isu yang dihadapi.33 Pendekatan ini digunakan untuk 

mencermati dan melakukan kajian konsep atau gagasan hukum tentang dalil 

atau dasar hukum Islam terhadap pasangan yang melakukan perpanjangan 

dan pemusnahan kelebihan embrio dengan reproduksi bantuan berdasarkan 

teori maqashid syari’ah dan pengaturan hukum menurut perspektif  hukum 

islam dan hukum nasional berdasarkan teori kekuatan berlakunya undang-

undang dan teori kepastian hukum. 

 

4. Sumber dan Jenis Data 

Pengumpulan data dilakukan dengan studi kepustakaan untuk mendapatkan 

data yang berbentuk dokumen atau tulisan, melalui penelusuran peraturan 

perundang-undangan, dokumen-dokumen maupun literatur-literatur ilmiah dan 

penelitian para ahli dan pakar yang sesuai dengan obyek dan permasalahan yang 

diteliti. Pengumpulan data dalam penelitian ini, meliputi : 

a. Bahan hukum primer, yang terdiri dari Al-Quran, Al-Hadist, qiyas, ijma’ 

dan peraturan perundang-undangan yang berkaitan erat dengan UU No. 17 

 
33 Ibid., hlm 137. 



22 

 

 

 

Tahun 2023, PP No. 28 tahun 2024 dan Peraturan Menteri kesehatan Nomor 

2 Tahun 2025 Tentang Penyelenggaraan Upaya Kesehatan Reproduksi. 

b. Bahan Bahan hukum sekunder berupa tulisan-tulisan dari ahli yang berisi 

literatur, makalah, jurnal ilmiah, serta hasil penelitian yang berkaitan 

dengan isu atau masalah yang diteliti. 

c. Bahan hukum tersier, berupa bahan-bahan yang berperan sebagai 

pendukung dari bahan primer dan sekunder, seperti kamus hukum, kamus 

bahasa, artikel di surat kabar, majalah, serta informasi dari internet.  

 

5. Prosedur Pengumpulan dan Pengolahan data 

a. Pengumpulan data  

Metode pengumpulan data dan bahan hukum primer, sekunder, dan tersier 

dilakukan dengan memanfaatkan perpustakaan, baik konvensional, maupun 

digital. Bahan-bahan yang telah dikumpulkan kemudian diinventarisasi dan 

di klarifikasikan berdasarkan topik yang akan dibahas.  

b. Pengolahan data 

Pengolahan data primer dan data sekunder dilakukan dengan cara 

pemeriksaan data, verifikasi data,  klasifikasi data dan sistematisasi data. 

 

4. Analisis Data 

Data yang diperoleh melalui studi pustaka dan studi lapangan dalam bentuk 

wawancara yang selanjutnya dianalisis secara kualitatif. Artinya data akan 

diuraikan atau dideskripsikan berdasarkan narasi-narasi dalam bentuk kalimat. 

selanjutnya data diinterpretasikan sesuai dengan bidang yang akan dibahas. 

Interpretasi yang digunakan adalah interpretasi gramatikal, sosiologis atau 

teleologis dan interpretasi futuristik. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

II. TINJAUAN PUSTAKA 

 

A. Pasangan Suami Istri 

 

1. Pengertian Pasangan Suami Istri 

 Pasangan dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia adalah seorang wanita bagi 

seorang pria atau seekor hewan betina bagi seekor jantan, atau sebaliknya, yang 

merupakan pendamping bagi yang lain. Kata awalan 'ber' pada kata 'berpasangan' 

menunjukkan makna memiliki34, sehingga 'berpasangan' berarti memiliki pasangan 

pria atau wanita. Dalam konteks pernikahan, 'pasangan' berarti orang yang sah bagi 

seseorang dalam ikatan tersebut, yaitu suami atau isteri. Sementara 'berpasangan' 

dalam konteks pernikahan berarti memiliki pasangan yang sah. Al-Qur'an 

menyatakan bahwa Allah menciptakan makhluk-makhluk berpasangan. Hal ini 

menunjukkan bahwa berpasangan adalah fitrah alami bagi makhluk hidup untuk 

memastikan keturunan tetap lestari sebagai generasi di muka bumi. Bahkan naluri 

ingin berpasangan sudah muncul sejak usia dini. Naluri ini kelak akan mendorong 

seseorang untuk menjalankan syariat agama, yaitu pernikahan. Sehingga rasa risau 

akan berubah menjadi kedamaian dan ketenteraman. 

 Pengertian suami adalah pasangan hidup istri, yang juga menjadi ayah dari 

anak-anak. Suami memiliki tanggung jawab yang besar dalam keluarga, dan 

perannya sangat penting. Suami tidak hanya diharapkan sebagai orang yang 

mencari nafkah, tetapi juga sebagai motivator dalam mengambil keputusan, 

termasuk dalam merencanakan masa depan keluarga. Sementara itu, pengertian istri 

dalam Bahasa Jawa diartikan sebagai "wani ing tata". Kata "wani" dalam Bahasa 

Indonesia berarti berani, sedangkan "ing tata" berarti menata. Namun, makna 

tersebut tidak harus diartikan secara harfiah sebagai sikap wanita yang kontras 

 
34 Harry Ramza dkk, “Analisis Imbuhan Me dan Ber pada setiap Perenggan dalam Tulisan Cerita 

Pendek“Kembali Kasih”, Jurnal Matematika Terapan Indonesia, 1, no.1 (2013) 



24 

 

 

 

antara "berani menentang" dan "menata keluarga". Kedua makna tersebut justru 

mencerminkan stigma terhadap peran dan posisi perempuan dalam masyarakat. Hal 

ini terkait dengan perdebatan makna dari idiom "wani ing tata" dalam konteks 

pemberdayaan atau penjajahan perempuan Jawa dalam rumah tangga. Arti wanita 

sama dengan perempuan. Perempuan memiliki hak untuk bekerja dan mengurus 

keluarga bersama suami. Tidak ada perbedaan tugas antara pria dan wanita dalam 

rumah tangga. Keduanya memiliki kewajiban yang sama dalam merawat anak 

hingga mereka dewasa. Jika terdengar bahwa perempuan harus tinggal di rumah 

untuk menjaga anak dan memasak, itu adalah konstruksi peran yang tidak adil 

karena pria juga bisa melakukan hal itu. Contohnya, pria lebih kuat dan tegas, 

sedangkan wanita cenderung lembut, ini yang kemudian dianggap sebagai bentuk 

gender. 

 

2. Pasangan Suami Istri Dalam Perspektif Islam 

 Dalam pandangan Islam, hubungan suami istri merupakan institusi yang 

sangat mulia dan menjadi pondasi utama bagi terbentuknya masyarakat yang 

beradab. Pernikahan dipandang sebagai ibadah sekaligus akad (‘aqd) yang 

mengandung tanggung jawab hukum, sosial, dan spiritual. Al-Qur’an 

menggambarkan pernikahan sebagai mitsaqan ghalizha, yakni perjanjian yang 

sangat kokoh dan berat tanggung jawabnya. Sebagaimana firman Allah SWT dalam 

QS. an-Nisa’ (4): 21: 

“...Dan mereka (para istri) telah mengambil dari kamu perjanjian yang kuat 

(mitsaqan ghalizha).” 

Ayat ini menjadi dasar normatif bahwa pernikahan tidak hanya sekadar kontrak 

sosial antara dua individu, melainkan juga ikatan sakral yang mengikat keduanya 

dalam amanah ilahi.35 

 Dalam literatur fiqh, pernikahan didefinisikan sebagai akad yang 

memberikan kebolehan bergaul antara laki-laki dan perempuan dalam batas syariat 

serta menimbulkan hak dan kewajiban timbal balik. Ulama Malikiyyah dan 

Syafi‘iyyah memandang pernikahan sebagai ibadah yang bertujuan untuk mencapai 

 
35 Yeti Dahliana & Ahmad Ishom Pratama Wahab, “Makna Mitsaqan Ghalizhan Perspektif Tafsir 

al-Munir (Kajian atas Surah An-Nisa: 21),” An-Nur: Jurnal Studi Islam ,15, no. 2 (2023) 



25 

 

 

 

ridha Allah, sedangkan ulama Hanafiyyah menekankan aspek hukum dan sosialnya. 

Meskipun terdapat perbedaan penekanan, semua mazhab sepakat bahwa hubungan 

suami istri bukan hanya urusan biologis, melainkan juga ibadah yang membawa 

nilai spiritual dan moral.36 

 Pernikahan dalam hukum Islam merupakan lembaga suci yang diciptakan 

untuk menjaga keturunan (hifz al-nasl), memelihara kehormatan (hifz al-‘ird), serta 

menciptakan ketenangan (sakinah).37 Oleh sebab itu, peran suami dan istri dalam 

pernikahan tidak dapat dipisahkan satu sama lain. Keduanya merupakan dua unsur 

yang saling melengkapi dalam membangun kehidupan rumah tangga yang 

harmonis dan berlandaskan syariat. 

 Quraish Shihab menafsirkan ayat QS. ar-Rum (30): 21 bahwa pernikahan 

adalah wujud kasih sayang Allah kepada manusia, di mana suami dan istri saling 

melengkapi untuk menciptakan sakinah, mawaddah, dan rahmah: 

“Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan untukmu 

pasangan-pasangan dari jenismu sendiri supaya kamu merasa tenteram kepadanya, 

dan Dia menjadikan di antara kamu rasa kasih dan sayang.” 

Menurut Shihab, kata sakinah bermakna ketenangan jiwa dan kestabilan emosi 

yang muncul dari hubungan yang sah, sementara mawaddah adalah kasih sayang 

yang mengandung unsur keinginan dan kedekatan emosional, dan rahmah berarti 

cinta yang disertai kasih, pengorbanan, serta empati.38 Dengan demikian, hubungan 

suami istri bukan hanya ikatan fisik, tetapi juga ikatan emosional dan spiritual yang 

menuntun keduanya menuju kedewasaan iman dan moral. 

 Islam mengatur hubungan suami istri dengan sangat rinci karena pernikahan 

dipandang sebagai bagian dari pelaksanaan syariat. Tujuan utamanya adalah 

membentuk keluarga yang saleh dan beradab. Al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Ulum al-

Din menuliskan empat hikmah utama pernikahan: menjaga agama dari perbuatan 

zina, memperoleh keturunan, membangun kerja sama sosial, dan memperoleh 

 
36 Muktiali Jarbi, “Pernikahan Menurut Hukum Islam,” PENDAIS , 1, no. 1 (2019) 
37 Nurhadi, “Maqashid Syari’ah Hukum Perkawinan dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI),” Al-

Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 16, no. 2 (2017) 
38 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat, Lentera 

Hati, Jakarta, 2018, Hlm. 320. 



26 

 

 

 

ketenangan batin.39 Dengan demikian, hubungan suami istri tidak hanya 

menyalurkan naluri biologis secara halal, tetapi juga bertujuan menegakkan nilai-

nilai moral dalam masyarakat. 

  

B. Konsep Dasar Reproduksi dengan Bantuan (Assisted Reproductive 

Technology/ART) 

 

1. Pengertian Reproduksi Dengan Bantuan 

Menurut ketentuan Pasal 44 ayat (1) Peraturan Menteri Kesehatan No.2 

Tahun 2025 tentang Penyelenggaraan Upaya Kesehatan Reproduksi (selanjutnya 

disingkat Permenkes No. 2 Tahun 2025), yang dimaksud dengan Pelayanan 

kesehatan reproduksi dengan bantuan adalah jenis pelayanan kesehatan yang 

digunakan untuk mendapatkan kehamilan tanpa harus melalui hubungan suami istri 

atau proses sanggama, terutama jika cara alami tidak berhasil memberikan hasil. 

Selanjutnya, reproduksi dengan bantuan sebagaimana dimaksud pada ayat 

(1) dilakukan sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi serta 

tidak bertentangan dengan norma agama. Berdasakan ketentuan Pasal 44 di atas 

bahwa pelayan    kesehatan reproduksi dengan bantuan dilakukan apabila pasangan 

suami istri mengalami infertilitas atau ketidaksuburan berdasarkan hasil 

pemeriksaan medis. Selain itu, reproduksi dengan bantuan harus sesuai dengan 

perkembangan dan teknologi di bidang kedokteran serta tidak bertentangan dengan 

norma agama maupun adat istiadat. Adapun tujuan reproduksi dengan bantuan: 

1. Membantu pasangan yang tidak subur atau mengalami masalah kesuburan. 

2. Meningkatkan peluang kehamilan pada pasangan yang kesulitan hamil secara 

alami. 

3. Memungkinkan orang dengan masalah kesuburan untuk memiliki anak. 

Pelayanan kesehatan reproduksi dengan bantuan dilaksanakan dengan pendekatan, 

meliputi: 

1. Pelayanan dengan pendekatan promotif dilaksanakan melalui  pemberian 

komunikasi, informasi, dan edukasi tentang pencegahan infertilitas, faktor 

penyebabnya, dan edukasi tentang reproduksi dengan bantuan. 

 
39 Nor Salam, “Karakteristik Pemikiran Hukum Perkawinan Imam al-Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-

Din,” HOKI: Journal of Islamic Family Law, 2, no. 1 (2024) 



27 

 

 

 

2. Pelayanan dengan pendekatan preventif dilaksanakan melalui deteksi dini 

infertilitas. 

3. Pelayanan dengan pendekatan kuratif dan rehabilitatif dilaksanakan melalui 

tata laksana masalah kesehatan dan terapi hormonal, serta pelayanan teknologi 

reproduksi dengan bantuan. 

 

2. Bentuk-Bentuk Teknologi Reproduksi dengan Bantuan 

 Dalam penggunaan teknik ART (Assisted Reproductive Technology) dalam 

dikelompokkan menjadi empat metode, yaitu In Vitro Fertilization (IVF), Zygote 

Intrafallopian Transfer (ZIFT), Intra Cytoplasmic Sperm Injection (ICSI), dan 

Gamete IntraFallopian Transfer (GIFT).40 Langkah-langkah penerapan empat 

metode diatas sebagai berikut: 

1) In Vitro Fertilization (IVF) 

In Vitro Fertilization (IVF), yang lebih dikenal sebagai "bayi tabung", 

adalah sebuah teknologi reproduksi berbantu (ART) di mana proses pembuahan sel 

telur oleh sperma dilakukan di luar tubuh wanita, yaitu di dalam cawan 

laboratorium. Prosedur ini biasanya dipilih oleh pasangan yang mengalami masalah 

kesuburan, seperti kerusakan tuba fallopi, endometriosis, atau masalah sperma. 

Prosesnya dimulai dengan pemberian obat hormon kepada wanita untuk 

merangsang ovarium agar menghasilkan beberapa sel telur. Setelah sel telur 

matang, dokter akan mengambilnya melalui prosedur minor. Sel telur ini kemudian 

dipertemukan dengan sperma di laboratorium untuk proses fertilisasi. Jika 

pembuahan berhasil, embrio yang terbentuk akan dikultur dan diamati 

perkembangannya selama beberapa hari sebelum dipindahkan kembali ke dalam 

rahim wanita dengan menggunakan kateter khusus.41 

 

2) Zygote Intrafallopian Transfer (ZIFT) 

 Zygote Intrafallopian Transfer (ZIFT) adalah salah satu jenis teknologi 

reproduksi berbantu (ART) yang mirip dengan fertilisasi in vitro (IVF) tetapi 

dengan perbedaan krusial pada tahap transfer embrio. Prosedur ini melibatkan 

 
40 Endi M. Astiwara, Op., Cit. Hlm. 72 
41 Bayu Pratama Putra & Hanan Khasyrawi Abrar, “In Vitro Fertilisation: Tinjauan Medis, Bioetik, 

Humaniora dan Profesionalisme”, Jurnal Ilmiah Ecosystem, 22, no. 2, (2022) 



28 

 

 

 

pembuahan sel telur di laboratorium untuk membentuk zigot, yaitu sel yang 

terbentuk dari penyatuan sel sperma dan sel telur. Setelah pembuahan berhasil, 

zigot yang telah berkembang selama sekitar satu hari kemudian ditransfer langsung 

ke tuba fallopi (saluran telur) melalui prosedur bedah kecil, biasanya dengan 

laparoskopi. Hal ini memungkinkan zigot untuk melanjutkan perjalanannya secara 

alami menuju rahim dan menempel pada dindingnya, meniru proses biologis yang 

terjadi pada kehamilan normal. ZIFT sering dipilih ketika ada masalah pada tuba 

fallopi, atau jika IVF standar tidak berhasil, karena penempatan embrio di lokasi 

yang lebih alami dianggap dapat meningkatkan peluang keberhasilan implantasi. 

Meskipun ZIFT memiliki tingkat keberhasilan yang bervariasi, prosedur ini 

umumnya tidak lagi menjadi pilihan utama karena beberapa alasan. Perkembangan 

teknologi IVF yang lebih canggih dan tidak terlalu invasif, seperti Intracytoplasmic 

Sperm Injection (ICSI), telah menjadi standar. Selain itu, ZIFT memerlukan operasi 

laparoskopi yang lebih invasif daripada transfer embrio langsung ke rahim seperti 

pada IVF. Risiko dan biaya yang lebih tinggi, serta kenyataan bahwa tingkat 

keberhasilannya sering kali tidak jauh lebih baik daripada IVF, membuat ZIFT 

kurang populer. Namun, ZIFT tetap menjadi bagian penting dari sejarah dan evolusi 

ART, dan dalam beberapa kasus tertentu, dokter mungkin masih 

merekomendasikannya sebagai alternatif.42 

3) Intra Cytoplasmic Sperm Injection (ICSI) 

 Intracytoplasmic Sperm Injection (ICSI) adalah sebuah prosedur reproduksi 

berbantu yang merupakan bagian dari program fertilisasi in vitro (IVF). Tidak 

seperti IVF konvensional di mana ribuan sperma ditempatkan bersama sel telur 

untuk pembuahan alami, ICSI secara spesifik melibatkan penyuntikan satu sperma 

tunggal secara langsung ke dalam sitoplasma sel telur . Prosedur ini dilakukan oleh 

ahli embriologi di laboratorium menggunakan mikroskop dengan jarum injeksi 

yang sangat halus. ICSI dikembangkan sebagai solusi utama untuk masalah 

infertilitas pria yang parah, seperti jumlah sperma yang sangat rendah, motilitas 

(pergerakan) sperma yang buruk, atau morfologi (bentuk) sperma yang tidak 

normal. ICSI juga digunakan ketika sperma harus diambil melalui prosedur bedah 

 
42 A. Weissman, J. Farhi, D. Levran, et al., “Timing Intra-Fallopian Transfer Procedures,” 

Reproductive BioMedicine Online ,15, no. 4 (2007) 



29 

 

 

 

dari testis atau epididimis, atau jika pasangan memiliki riwayat kegagalan 

pembuahan pada siklus IVF sebelumnya.43 

4) Gamete IntraFallopian Transfer (GIFT) 

 Gamete Intrafallopian Transfer (GIFT) adalah salah satu jenis teknologi 

reproduksi berbantu (ART) yang digunakan untuk mengatasi infertilitas. GIFT 

berbeda dari fertilisasi in vitro (IVF) karena pembuahan tidak dilakukan di 

laboratorium, melainkan terjadi di dalam tubuh pasien sendiri, meniru proses 

pembuahan alami. Prosedur ini melibatkan pengambilan sel telur (gamet wanita) 

dari ovarium dan sperma (gamet pria). Sel telur dan sperma kemudian dicampur di 

luar tubuh dan segera dimasukkan kembali ke dalam tuba fallopi (saluran telur) 

melalui prosedur laparoskopi. Pembuahan dan pembentukan zigot terjadi secara 

alami di dalam tuba fallopi, dan zigot yang terbentuk kemudian akan bergerak ke 

rahim untuk implantasi. GIFT sering menjadi pilihan bagi pasangan yang memiliki 

masalah infertilitas yang tidak dapat dijelaskan, atau jika sperma pasangan memiliki 

masalah motilitas ringan, karena prosedur ini mengandalkan kemampuan sperma 

untuk mencapai dan membuahi sel telur secara mandiri di dalam tubuh.44 

 

3. Pelaksanaan Reproduksi Dengan Bantuan 

Menurut ketentuan pasal 45 Permenkes No. 2 Tahun 2025 bahwa pelayanan 

kesehatan berupa teknologi reproduksi dengan bantuan dilakukan dengan 

menggunakan sel sperma dan sel telur yang berasal dari suami dan istri yang 

bersangkutan. Sel telur tersebut ditanamkan dalam rahim istri. Untuk memastikan 

hubungan suami istri, dibutuhkan surat nikah atau akta perkawinan yang sesuai 

dengan peraturan perundang-undangan. Artinya perkawinan suami istri tersebut 

harus sah menurut ketentuan Undang-Undang Nomor 1  Tahun 1974 Tentang 

Perkawinan. Bahwa perkawinan yang sah adalah perkawinan yang dilakukan 

berdasarkan hukum agama dan atau kepercayaannya. Selanjutnya perkawinan 

harus dicatatakan sesuai dengan peraturan perundang-undangan. 

 
43 Takdir Saili, Syahruddin Said, Mohamad Agus Setiadi, Srihadi Agungpriyono, Mozes R. 

Toelihere, Arief Budiono, "Intracytoplasmic Sperm Injection (ICSI) Sebagai Teknik Reproduksi 

Bantuan Unggulan," Jurnal Sain Veteriner, 23, no. 1, (2005) 
44 Martin M. Quigley, Joseph E. Sokoloski, Donna M. Withers, Susan I. Richards, & Joann M. Reis, 

"Simultaneous in vitro fertilization and gamete intrafallopian tranfer (GIFT)," Fertility and Sterility, 

47, no. 5, (1987) 



30 

 

 

 

Penggunaan teknologi reproduksi berbantuan tidak diperbolehkan untuk 

tujuan menentukan jenis kelamin anak, kecuali dalam kondisi tertentu untuk 

mencegah penyakit genetik yang berkaitan dengan jenis kelamin. Dalam 

penyelenggaraan layanan teknologi reproduksi berbantuan, terdapat sejumlah 

larangan yang harus dipatuhi, yaitu: 

1. Pelayanan donor sel telur  

2. Donor spermatozoa  

3. Donor embrio 

4. Donor ovarium atau jaringan ovarium  

5. Donor testis atau jaringan testis 

6. Pelayanan pinjam rahim. 

Pelayanan teknologi reproduksi berbantuan hanya dapat dilakukan di rumah sakit 

dan klinik utama tertentu yang telah ditetapkan oleh Menteri Kesehatan. Penetapan 

tersebut dilakukan berdasarkan izin usaha yang diberikan sesuai dengan ketentuan 

peraturan perundang-undangan yang berlaku. Fasilitas kesehatan yang 

menyelenggarakan layanan ini harus memenuhi standar dan persyaratan yang 

ditetapkan oleh peraturan tersebut. 

Pelayanan teknologi reproduksi yang menggunakan bantuan harus dimulai 

dengan konseling dan persetujuan dari klien terlebih dahulu. Pelayanan tersebut 

dapat dilakukan dengan memperhatikan perkembangan teknologi baru yang ada. 

1. Penyimpanan kelebihan embrio dilakukan hingga lahirnya bayi hasil 

reproduksi dengan bantuan.  

2. Perpanjangan masa penyimpanan embrio dapat dilakukan atas permintaan 

pasangan suami istri untuk keperluan kehamilan berikutnya. Penyimpanan 

dilakukan dengan teknik simpan beku (cryopreservation) yang juga dapat 

diterapkan untuk sel telur, sperma, jaringan ovarium, atau jaringan testis, 

dengan ketentuan: 

a. Dokter wajib memberikan informasi kepada pasangan mengenai adanya 

embrio, sel telur, sperma, atau jaringan yang tersisa; 

b. Pasangan suami istri memberikan persetujuan tertulis; dan 

c. Penyimpanan berlangsung sesuai kesepakatan, dapat diperpanjang jika 

pasangan menghendaki. 



31 

 

 

 

3. Simpan beku tidak dapat dilakukan apabila: 

a. Salah satu pasangan meninggal dunia atau pasangan tidak menyetujui 

perpanjangan penyimpanan atau 

b. Pasangan memutuskan untuk tidak melanjutkan proses reproduksi. 

4. Jika penyimpanan tidak diperpanjang, maka embrio, sel telur, sperma, atau 

jaringan yang tersisa wajib dimusnahkan. Embrio berlebih juga dilarang untuk 

ditanamkan kembali apabila: 

a. Ayah biologis embrio telah meninggal dunia atau pasangan telah bercerai 

atau 

b. Terdapat kondisi lain yang bertentangan dengan ketentuan hukum yang 

berlaku. 

5. Pemusnahan harus dilakukan oleh penanggung jawab pelayanan. 

Pelayanan teknologi reproduksi dengan bantuan dinilai berhasil selama 5 tahun 

berdasarkan jumlah kehamilan klinis yang ditetapkan oleh Menteri. Angka 

kehamilan klinis harus diumumkan kepada masyarakat. Jika angka kehamilan 

klinis yang dicapai kurang dari angka yang ditentukan, izin penyelenggaraan bisa 

dicabut atau tidak diperpanjang. Setiap rumah sakit dan klinik utama yang 

menyelenggarakan pelayanan teknologi reproduksi dengan bantuan wajib 

melakukan pengendalian mutu internal dan eksternal. Pengendalian mutu internal 

dilakukan oleh seluruh tenaga medis, tenaga kesehatan, serta tenaga terkait lainnya. 

Pengendalian mutu eksternal dilakukan melalui akreditasi, supervisi, evaluasi, dan 

pembinaan teknis. Pengendalian mutu dilaksanakan sesuai standar yang ditetapkan 

oleh peraturan perundang-undangan yang berlaku. 

 

C. Pandangan Islam Tentang Reproduksi Dengan Bantuan  

1. Reproduksi Dengan Bantuan Menurut Perspektif Islam 

  Program bayi tabung merupakan salah satu metode yang diterapkan oleh 

dokter spesialis kandungan untuk membantu pasangan suami istri yang ingin 

memiliki anak, terutama ketika dalam proses hubungan intim, sel sperma dan ovum 

istri tidak dapat bertemu di dalam rahim.  

  Terkait dengan isu bayi tabung atau inseminasi buatan, dalam pandangan 

Islam, ini dianggap sebagai masalah kontemporer yang telah banyak dibahas sejak 



32 

 

 

 

tahun 1980-an, di tingkat lokal maupun global. Hal ini disebabkan karena tidak ada 

ketentuan hukum yang jelas tentangnya dalam Al-Qur’an dan As-Sunah, bahkan 

dalam kajian fiqih klasik sekalipun. Oleh karena itu, jika ingin menilai status hukum 

bayi tabung dari perspektif Islam, perlu dilakukan kajian dengan menggunakan 

metode ijtihad, yang biasanya diterapkan oleh para ahli ijtihad (mujtahidin), agar 

hukum yang diperoleh sesuai dengan nilai dan esensi Al-Qur’an dan As-Sunnah, 

yang merupakan sumber hukum Islam yang utama. Namun, pembahasan tentang 

bayi tabung ini sebaiknya melibatkan pendekatan dari berbagai disiplin ilmu oleh 

para ulama dan cendekiawan Muslim, sehingga dapat menghasilkan kesimpulan 

hukum yang benar-benar proporsional dan mendasar, meliputi bidang kedokteran, 

peternakan, biologi, hukum agama, dan juga etika.45 

  Bayi Bayi tabung dalam Islam diizinkan atau statusnya mubah selama 

memenuhi beberapa syarat. Syaratnya adalah sel sperma dan sel telur yang 

digunakan dalam proses pembuatan bayi tabung hanya berasal dari pasangan 

suami-istri yang sah. Hal ini sesuai dengan prinsip fiqh yaitu "Dar’ul mafsadah 

muqoddam ‘ala jalbil maslahah", yang berarti lebihutama mencegah keburukan 

daripada mencari kebaikan. Dalam kasus ini, larangan terhadap penggunaan sel 

sperma atau sel telur dari donor yang bukan pasangan sah bertujuan untuk 

menghindari mudharat (keburukan) seperti zina dan pencampuran nasab. Jika sel 

sperma atau sel telur berasal dari pasangan yang tidak sah, maka hukumnya haram, 

seperti yang terdapat dalam hadis berikut ini: 

رْعا غايْرِهِ  هُ زا اءا ِ والْياوْمِ الْْخِرِ أانْ ياسْقِيا ما   لَا ياحِلُّ لَِمْرِئٍ يؤُْمِنُ باِللَّه

“Tidak halal bagi seseorang yang beriman kepada Allah dan hari akhir 

menyiramkan airnya (sperma) pada tanaman yang orang lain (vagina istri orang 

lain).” (HR Abu Daud dan At-Tirmidzi, Hadith ini dipandang sahih oleh Ibnu 

Hibban.)46 

  Seperti yang kita tahu, bayi tabung dibagi menjadi dua jenis utama, yaitu 

pembuahan di dalam rahim dan pembuahan di luar rahim. Kedua jenis tersebut bisa 

 
45 Haniyah and Uji Santoso, “Status Hukum Bayi Tabung (Kajian Hukumdan Status 

Keperdataanya)”, Jurnal Legisia, 12, no. 1 (2022) 
46 Ahmad Khairul Fahmi, Farhan Aziziairinda, “Penggunaan Teknologi Reproduksi Buatan 

Dan Hukumnya Dalam Agama Islam”, Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 1, no. 

6 (2023) 



33 

 

 

 

dibagi lagi menjadi beberapa metode. Oleh karena itu, untuk memahami lebih jelas 

mengenai status hukum bayi tabung menurut hukum Islam, setiap metode 

pembuahan tersebut akan dijelaskan secara terpisah. 

1. Pembuahan di dalam rahim 

  Bayi tabung yang dibuat dengan sperma dan ovum milik pasangan suami 

istri yang sah hukumnya boleh, karena hal ini termasuk usaha berdasarkan aturan 

agama. Selain itu, tidak terjadi percampuran nasab, dan ini sama seperti kehamilan 

yang terjadi dari hubungan seksual antara suami dan istri, asal kondisi suami istri 

tersebut benar-benar membutuhkan inseminasi buatan untuk membantu mereka 

memperoleh keturunan. Hal ini sesuai dengan aturan bahwa kebutuhan yang sangat 

mendesak diperlakukan seperti keadaan darurat yaitu "Al-hajatu tanzilla al-

dharurat". Jika sperma dari seorang laki-laki diambil lalu disuntikkan ke rahim 

wanita lain, maka akan terjadi pembuahan dan kehamilan. Bayi tabung yang dibuat 

dengan cara seperti itu hukumnya haram karena terjadi percampuran nasab, dan 

kasus ini sama seperti seorang laki-laki berzina dengan wanita lain yang 

menyebabkan kehamilan. 

2.  Pembuahan di luar rahim 

  Pada proses pembuahan di luar rahim, sel sperma dari suami dan sel telur 

dari istri diambil dan dikumpulkan dalam sebuah tabung agar terjadi pembuahan. 

Setelah dianggap cukup, hasil pembuahan tersebut dipindahkan ke dalam rahim istri 

yang memiliki sel telur itu. Hasil pembuahan akan berkembang di dalam rahim istri, 

seperti halnya orang yang hamil dan akhirnya melahirkan anaknya. Cara ini sama 

dengan metode di mana sel sperma suami diambil lalu disuntikkan ke dalam rahim 

istri sehingga sel sperma tersebut bertemu dengan sel telur istri, lalu terjadi 

pembuahan yang menyebabkan kehamilan. Yang membedakan adalah tempat 

terjadinya pembuahan, yaitu di dalam rahim atau di luar rahim. Bayi tabung seperti 

ini dibolehkan, karena tidak ada campuran nasab. 

  Sperma dari seorang pria dicampurkan dengan sel telur dari seorang wanita 

yang bukan istrinya dalam sebuah tabung, dengan maksud untuk menghasilkan bayi. 

Lalu, hasilnya dimasukkan ke dalam rahim istri pria tersebut. Metode ini disebut 

donor sel telur. Seperti diketahui, cara ini dianggap sama dengan zina, sehingga bayi 



34 

 

 

 

yang lahir melalui metode ini jelas dilarang dalam Islam, karena akan menyebabkan 

tercampurnya nasab. 

  Dalam hal ini, sebagaimana dasar hukum untuk syarat kehalalan proses 

inseminasi buatan bagi manusia, sperma atau sel telur harus berasal dari pasangan 

yang sah menurut syari’at. Ini  adalah kaidah hukum fiqih yang mengatakan “ Dar’ul 

mafsadah muqoddam  ‘ala  jalbil  maslahah  “ (menghindari  mafsadah  atau  

mudharat)  harus didahulukan daripada mencari atau menarik maslahah/ kebaikan. 

  Sel sperma dari seorang pria dicampurkan dengan sel telur seorang wanita 

yang bukan istrinya dalam sebuah tabung agar terjadi pembuahan. Setelah itu, hasil 

pembuahan tersebut dimasukkan ke dalam rahim wanita yang sudah memiliki 

suami. Cara ini biasanya dilakukan oleh pasangan suami istri yang belum memiliki 

anak, tetapi masih memiliki kemampuan untuk mengandung. Bayi yang lahir 

melalui cara ini juga dilarang dalam Islam karena bahayanya lebih besar 

dibandingkan manfaatnya. Salah satu alasan utamanya adalah adanya campuran 

nasab. Padahal Islam sangat menjaga kehormatan kelamin, kesucian, dan kemurnian 

nasab, karena nasab berkaitan dengan hubungan mahram dan hal-hal terkait warisan.

  Perlu diketahui bahwa meskipun bayi tabung dengan sistem penyewaan 

rahim memiliki banyak keburukan dibandingkan manfaatnya, tetapi dalam konteks 

ini, bayi tabung sudah berkembang pesat di berbagai negara Eropa. Namun, hal ini 

bukan untuk membantu pasangan yang tidak memiliki anak secara alami, melainkan 

digunakan untuk tujuan-tujuan yang dilarang dalam Islam. Yaitu, para suami 

meminta isteri mereka untuk bertindak dengan orang-orang yang cerdas, pintar, atau 

berani agar mereka dapat memperkenalkan isteri tersebut kepada orang-orang itu, 

dengan harapan anak mereka kelak menjadi cerdas dan berani.   

Namun, pengakuan hak-hak embrio dalam Islam tidak sepenuhnya setara 

dengan manusia yang telah lahir. Hak-hak tersebut bersifat potensial dan akan 

menjadi hak penuh setelah kelahiran. Misalnya, janin dapat menerima wasiat atau 

warisan, tetapi realisasinya baru terjadi jika ia lahir dalam keadaan hidup. Dalam 

konteks aborsi, mayoritas ulama melarang aborsi kecuali dalam keadaan darurat, 

dan tingkat perlindungan hak janin semakin kuat setelah masa peniupan ruh 

(ensoulment), yang menurut sebagian besar ulama terjadi pada usia kehamilan 120 

hari. Dengan demikian, analisis hukum Islam menegaskan bahwa embrio memiliki 



35 

 

 

 

hak-hak yang dilindungi, namun implementasinya sangat bergantung pada tahapan 

perkembangan janin dan situasi yang dihadapi.47 

 

D. Tinjauan Umum Tentang Embrio 

1. Pengertian Embrio dari Sudut Pandang Agama Islam 

 Pengertian embrio dari sudut pandang Agama Islam adalah tahap awal 

penciptaan dan perkembangan manusia di dalam rahim ibu, yang dijelaskan secara 

rinci dalam Al-Qur'an dan Hadis. Dalam Islam, embrio tidak hanya dilihat sebagai 

fenomena biologis, tetapi sebagai bagian dari proses penciptaan ilahiah yang 

mengandung makna spiritual dan penetapan hukum kehidupan. 

 Embriologi adalah ilmu yang mempelajari pertumbuhan dan perkembangan 

janin di dalam rahim. Dalam Al-Qur'an, konsep embrio membahas tahapan 

penciptaan manusia secara rinci dan mudah dipahami. QS. al-Mu’minun ayat 12-

14 menjelaskan bahwa penciptaan manusia dimulai dari satu saripati yang berasal 

dari tanah. Saripati itu kemudian berubah menjadi air mani yang disimpan dalam 

rahim. Setelah itu, air mani itu berkembang menjadi gumpal darah, lalu gumpal 

darah itu menjadi gumpal daging, dari gumpal daging menjadi tulang belulang, dan 

tulang belulang itu dilapisi dengan daging. Kemudian jadilah dia makhluk yang 

berbentuk yakni manusia.48 

 

2. Pengertian Embrio dari Sudut Pandang Ilmu Pengetahuan 

 Embrio (dari bahasa Yunani embryon) adalah fase awal pertumbuhan 

makhluk hidup setelah pembuahan (pertemuan sel sperma dengan sel telur). Pada 

tahap ini, organisme yang sedang berkembang belum sepenuhnya memiliki semua 

struktur dan fungsi yang dewasa, namun proses pembelahan sel dan diferensiasi 

sudah berlangsung dengan aktif. Embrio umumnya tidak dapat bertahan hidup 

secara mandiri tanpa dukungan lingkungan (seperti rahim pada mamalia). 

 Dalam biologi perkembangan (embriologi), embrio melalui serangkaian 

tahapan, mulai dari zigot → morula → blastula → gastrula → neurula → 

 
47 Auliya Ghazna Nizami, “Hak Wasiat Anak dalam Kandungan Perspektif Hukum Islam,” 

Humanika: Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum, 20, no. 1 (2020) 
48 Kiptiyah, Embriologi dalam Al-Qur’an: Kajian pada Proses Penciptaan Manusia, Ulul Albab, 8, 

no. 2 (2007) 



36 

 

 

 

organogenesis, sebelum akhirnya memasuki fase fetus (janin). Tahapan-tahapan ini 

ditandai dengan pembelahan sel (cleavage), migrasi sel, dan diferensiasi sel. 

Populasi juga bukan sekadar jumlah germinal (ektoderm, mesoderm, dan 

endoderm), serta pembentukan organ dan sistem tubuh dasar. 

 Embrio juga dipelajari secara ilmiah karena memiliki informasi penting 

mengenai mekanisme genetik, proses perkembangan, dan penyebab kelainan 

bawaan. Penelitian embriologi membantu ilmuwan memahami cara sel 

berkembang, berpindah, berinteraksi satu sama lain, serta bagaimana pengaruh 

faktor lingkungan, baik yang bersifat genetik maupun eksternal, dapat 

memengaruhi pertumbuhan dan perkembangan. Dalam berbagai penelitian biologi, 

embrio model seperti tikus, ayam, atau ikan zebra digunakan untuk mempelajari 

prinsip dasar perkembangan yang berlaku juga pada manusia.49 

 

3. Kedudukan Hukum Embrio Menurut Perspektif Islam 

Dalam perspektif Islam, kedudukan hukum embrio adalah subjek yang 

kompleks dan multi-dimensi. Islam secara umum memandang embrio sebagai 

entitas yang memiliki potensi kehidupan dan harus dihormati. Embrio tidak 

dianggap sebagai benda mati, tetapi sebagai bentuk awal dari kehidupan manusia 

yang secara bertahap mengalami proses penciptaan. Dalam Islam, ensoulment 

merujuk pada saat ruh ditiupkan ke dalam janin di dalam rahim. Berdasarkan hadis 

Nabi SAW yang diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim, janin melalui tahap nutfah 

(air mani) selama 40 hari, ‘alaqah (segumpal darah) selama 40 hari, dan mudhghah 

(segumpal daging) selama 40 hari. Setelah 120 hari, malaikat diperintahkan untuk 

meniupkan ruh ke janin serta mencatat takdirnya (rezeki, ajal, amal, dan nasibnya). 

Oleh karena itu, mayoritas ulama berpendapat bahwa ensoulment terjadi pada usia 

120 hari kehamilan, dan titik ini menjadi batas penting dalam penentuan status 

hukum janin.50 

Implikasinya, sebelum ensoulment janin sudah memiliki kedudukan yang 

harus dijaga, namun sebagian ulama memberikan kelonggaran terhadap tindakan 

 
49 Syahruli, Biologi, Lentera Ilmu, Surabaya, 2006, Hlm 8 

 
50 Arif Abdul Hussain, “Ensoulment and the Prohibition of Abortion in Islam,” Islam and Christian–

Muslim Relations, 16, no. 3 (2005) 



37 

 

 

 

seperti aborsi bila ada alasan darurat (misalnya kondisi kesehatan ibu). Setelah 

ensoulment, janin dianggap sebagai manusia seutuhnya yang memiliki hak hidup, 

sehingga aborsi atau penghancuran janin dipandang sama dengan pembunuhan, 

kecuali jika nyawa ibu benar-benar terancam. Konsep ini juga berpengaruh pada 

diskursus kontemporer, seperti penelitian embrio, program bayi tabung, dan 

bioetika kedokteran, di mana prinsip perlindungan jiwa (hifz al-nafs) menjadi 

landasan utama.51 

Dalam hukum Islam, embrio (janin) memiliki kedudukan dan hak-hak 

tertentu yang diakui sejak dalam kandungan. Hak utama embrio adalah hak untuk 

hidup, yang dijamin oleh syariat Islam dan hanya dapat dikesampingkan dalam 

kondisi tertentu yang dibenarkan oleh syariah, seperti jika nyawa ibu terancam atau 

terdapat kelainan janin yang berat. Embrio juga memperoleh status individualitas 

dalam hukum Islam, sehingga pelanggaran terhadap hak-haknya, seperti aborsi 

tanpa alasan syar’i, dapat dikenai sanksi. Selain itu, janin juga memiliki hak-hak 

lain seperti hak waris, hak wasiat, dan perlindungan terhadap nasab, yang semuanya 

diatur untuk menjaga kemaslahatan dan kehormatan janin hingga ia lahir. 

 

E. Tinjauan Umum Tentang Perpanjangan dan Pemusnahan Embrio 

1. Pengertian Perpanjangan Embrio 

 Perpanjangan embrio atau simpan beku embrio yang telah dibuahi adalah 

Perpanjangan embrio atau simpan beku embrio adalah proses membekukan dan 

menyimpan embrio (sel telur yang sudah dibuahi) untuk digunakan di masa depan. 

Proses ini juga dikenal sebagai kriopreservasi embrio. Proses ini biasanya dilakukan 

sebagai bagian dari perawatan fertilisasi in vitro (IVF) atau program bayi tabung. 

Selama perawatan ini, beberapa embrio sering dihasilkan, tetapi hanya satu atau 

dua yang dipindahkan ke dalam rahim. Embrio yang tersisa dapat dibekukan untuk 

digunakan dalam siklus IVF berikutnya.52  

Teknik yang digunakan untuk membekukan embrio meliputi:  

 
51 Badawy A. B. Khitamy, “Divergent Views on Abortion and the Period of Ensoulment,” Sultan 

Qaboos University Medical Journal ,13, no. 1 (2013) 
52 “Cryopreservation Of Embryos, Sperm, And Oocytes”, sbivf.com, (https://sbivf.com/embryo-

cryopreservation/#:~:text=Cryopreservation%20is%20a%20technique%20used,during%20an%20i

nfertility%20treatment%20cycle diakses pada tanggal 14 Oktober 2025) 



38 

 

 

 

a. Vitrifikasi: Metode pembekuan cepat yang lebih efektif dibandingkan 

pembekuan lambat tradisional. 

b. Pembekuan lambat: Metode pembekuan yang lebih tua, yang cenderung 

memiliki tingkat kelangsungan hidup embrio lebih rendah. 

Setelah dibekukan, embrio disimpan dalam tangki nitrogen cair pada suhu sangat 

rendah (-196°C). 

Tujuan dan manfaat simpan beku embrio : 

a. Meningkatkan peluang kehamilan: Memberikan kesempatan tambahan 

untuk hamil tanpa harus melalui seluruh siklus IVF yang melibatkan 

pengambilan sel telur. 

b. Penghematan biaya: Menghemat biaya karena tidak perlu mengulang 

seluruh proses IVF jika siklus pertama tidak berhasil. 

c. Melestarikan kesuburan: Memungkinkan pasangan menunda kehamilan 

karena alasan pribadi, profesional, atau sebelum menjalani perawatan medis 

(seperti kemoterapi) yang dapat memengaruhi kesuburan. 

d. Mengurangi risiko: Mengurangi risiko kehamilan ganda dibandingkan 

dengan mentransfer beberapa embrio sekaligus.53 

2. Pengertian Pemusnahan Embrio 

 Pemusnahan embrio sisa setelah dibuahi adalah proses penghancuran 

embrio yang tidak digunakan atau tidak lagi dibutuhkan dalam program teknologi 

reproduksi berbantuan, seperti bayi tabung atau fertilisasi in vitro (IVF). Dalam 

prosedur ini, beberapa sel telur dibuahi, tetapi hanya sebagian embrio yang 

dipindahkan ke dalam rahim, sementara sisanya dapat disimpan beku atau 

dimusnahkan.54 

Ada beberapa alasan mengapa embrio sisa perlu dimusnahkan: 

a. Pasien telah menyelesaikan program bayi tabung dan berhasil melahirkan. 

b. Embrio beku telah disimpan dalam waktu yang sangat lama sehingga, 

pasangan pemiliknya tidak lagi menginginkan atau membutuhkannya. 

c. Pemilik embrio tidak dapat lagi dihubungi atau diidentifikasi. 

 
53“Embryo Freezing”, rmany.com, (https://www.rmany.com/treatment-options/embryo-

freezing#:~:text=Embryo%20freezing%2C%20also%20known%20as,ready%20to%20start%20a%

20family diakses pada tanggal 14 Oktober 2025) 
54 Syaiful Anwar, “Fertilisasi In Vitro Dalam Tinjauan Maqashid Syariah”, Al-Ahwal, 9, no. 2 (2016) 



39 

 

 

 

d. Pemilik embrio telah meninggal dunia. 

e. Embrio tidak memenuhi syarat untuk dipindahkan ke dalam rahim atau 

memiliki kelainan. 

 

3. Perpanjangan dan Pemusnahan Embrio Dalam Perspektif  Hukum Islam 

 Dalam konteks teknologi reproduksi berbantu (Assisted Reproductive 

Technology/ART), khususnya in vitro fertilization (IVF), muncul isu etis dan hukum 

terkait penyimpanan embrio dalam waktu lama (kriopreservasi) dan 

pemusnahannya ketika sudah tidak diperlukan. Dalam perspektif hukum Islam, 

embrio baik yang sudah atau belum ditanamkan dalam rahim memiliki hurmah 

(kehormatan) sebagai potensi kehidupan manusia (potential human life). 

Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī melalui sidang tahun 1984 di Makkah 

menetapkan bahwa kriopreservasi embrio diperbolehkan dengan syarat hanya 

digunakan oleh pasangan sah yang sama dan tidak melanggar prinsip nasab atau 

percampuran keturunan. Namun, apabila embrio tidak lagi dibutuhkan, 

penghancuran diperbolehkan asalkan tidak dilakukan secara tidak hormat atau 

untuk tujuan komersial yang merendahkan martabat manusia.55 

Mazhab-mazhab Islam memiliki penekanan berbeda dalam menafsirkan 

“kehidupan potensial” ini. Ulama Hanafiyah dan Syafi‘iyah, misalnya, menilai 

embrio sebelum nafkh al-ruh (pemberian ruh, sekitar hari ke-120 kehamilan) belum 

berstatus manusia penuh, tetapi tetap tidak boleh diperlakukan sembarangan karena 

termasuk haq Allah (hak Allah atas ciptaan-Nya).56 

Fatwa kontemporer dari Majelis Ulama Indonesia (MUI) tahun 2006 

tentang bayi tabung juga menegaskan bahwa embrio hasil pembuahan sah hanya 

boleh digunakan oleh pasangan suami-istri yang bersangkutan, dan pemusnahan 

embrio dibolehkan bila tidak lagi diperlukan, dengan catatan tidak disalahgunakan 

untuk penelitian tanpa dasar etis yang kuat.57 

 
55 Gamal I Serour, “Islamic Perspectives in Human Reproduction”, Reproductive BioMedicine 

Online, 17,  3 (2008). 
56 Hassan Chamsi-Pasha and Mohammed Ali Albar, “Assisted Reproductive Technology: Islamic 

Sunni Perspective”, Human Fertility, 18, 2 (2015) 
57 Abdulaziz Sachedina, “Islamic Perspectives on Research with Human Embryonic Stem Cells”, 

Stem Cell Reviews, 5,  2 (2009) 



40 

 

 

 

Beberapa cendekiawan Muslim modern seperti Chamsi-Pasha dan Albar 

berpendapat bahwa penghancuran embrio hanya dibenarkan jika mempertahankan 

embrio tersebut membawa mudarat besar atau tidak mungkin ditanamkan lagi, 

karena prinsip la darar wa la dirar (tidak boleh membahayakan diri atau orang lain) 

menjadi dasar hukum bioetika Islam.58 

Ayat-ayat Al-Qur’an yang sering dijadikan dasar dalam pembahasan ini 

antara lain: 

“Dan sungguh Kami telah menciptakan manusia dari saripati (berasal) dari tanah. 

Kemudian Kami jadikan saripati itu air mani (yang disimpan) dalam tempat yang 

kokoh (rahim). Kemudian air mani itu Kami jadikan segumpal darah...” (QS. Al-

Mu’minūn [23]: 12–14). 

Ayat ini menunjukkan bahwa proses penciptaan manusia bersifat bertahap, 

dan setiap tahapan memiliki nilai kehormatan yang harus dijaga. Dengan demikian, 

penghancuran embrio harus mempertimbangkan prinsip maqashid syari’ah, 

terutama perlindungan terhadap jiwa (hifz an-nafs) dan keturunan (hifz an-nasl).  

 

 

 
58 Mohamed Y. Rady and Joseph L. Verheijde, “The Moral Status of the Human Embryo: 

Perspectives from Sunni Islamic Jurisprudence”,  Developing World Bioethics, 16, 2 (2016) 



 

 

 

 

IV. PENUTUP 

 

A. Simpulan 

Berdasarkan hasil  penelitian dan pembahasan di atas, dapat ditarik kesimpulan 

bahwa: 

1. Berdasarkan analisis hukum Islam melalui pendekatan maqashid syari’ah, 

tindakan perpanjangan dan pemusnahan embrio pada teknologi reproduksi 

berbantu pada prinsipnya harus dikembalikan kepada tujuan utama syariat, 

yaitu menjaga kemaslahatan dan mencegah mudarat, khususnya dalam 

konteks perlindungan keturunan (hifz an-nasl). Islam membolehkan 

teknologi seperti bayi tabung selama proses pembuahan menggunakan sel 

gamet dari suami dan istri yang sah serta embrio ditanamkan pada rahim 

istri pemilik ovum, sehingga tidak terjadi pencampuran nasab yang dilarang 

syara’. Perpanjangan penyimpanan embrio dibolehkan selama masih 

dimaksudkan untuk kehamilan yang halal dalam bingkai perkawinan. 

Namun pemusnahan embrio harus dilakukan dengan pertimbangan syar‘i 

yang ketat karena embrio dipandang sebagai entitas yang memiliki potensi 

kehidupan yang wajib dihormati. Pemusnahan dapat dibolehkan apabila 

tidak lagi ada jalan pemanfaatan yang sesuai syariat, atau apabila 

penyimpanan justru menimbulkan mudarat lebih besar. Dengan demikian, 

melalui teori maqashid syari’ah, hukum Islam menempatkan pengelolaan 

embrio dalam koridor kehati-hatian, dengan tetap menyeimbangkan antara 

perlindungan keturunan, kemaslahatan pasangan, serta pencegahan dampak 

negatif yang dapat muncul dari praktik reproduksi berbantu. Teori maqashid 

syari’ah jika dikelompokkan dalam sumber hukum islam termasuk dalam 

kelompok Ijma’.



86 

 

 

 

2. Pengaturan hukum mengenai perpanjangan dan pemusnahan embrio dalam 

reproduksi berbantu di Indonesia telah memiliki dasar hukum yang jelas 

melalui UU No. 17 Tahun 2023, PP No. 28 Tahun 2024 dan Permenkes No. 

2 Tahun 2025. Secara yuridis, ketentuan tersebut sah dan mengikat karena 

dibentuk melalui prosedur legislasi yang benar dan memberikan batasan 

operasional yang tegas, termasuk kewajiban fasilitas kesehatan untuk 

menyimpan embrio dalam jangka waktu tertentu serta memusnahkannya 

apabila pasangan tidak memperpanjang penyimpanan. Secara sosiologis, 

pengaturan ini dapat diterima oleh masyarakat sepanjang pelaksanaannya 

memperhatikan nilai agama dan etika sosial yang berlaku. Selanjutnya, 

secara filosofis, norma tersebut harus selaras dengan nilai dasar bangsa dan 

ajaran agama, khususnya dalam Islam yang menekankan perlindungan 

terhadap keturunan (hifz an-nasl). Dari perspektif hukum Islam, 

perpanjangan penyimpanan embrio diperbolehkan selama masih digunakan 

dalam koridor perkawinan yang sah, sedangkan pemusnahan embrio hanya 

dapat dibenarkan apabila penyimpanannya tidak lagi memungkinkan dan 

berpotensi menimbulkan mudarat yang lebih besar. Dengan demikian, baik 

hukum nasional maupun hukum Islam pada dasarnya dapat harmonis karena 

keduanya menempatkan pengelolaan embrio dalam kerangka kepastian 

hukum, perlindungan moral, dan tanggung jawab etik sehingga memberikan 

kejelasan dan perlindungan bagi pasangan yang menggunakan teknologi 

reproduksi berbantu. 

 

B. Saran 

1. Kepada pembentuk undang-undang perlu menyusun regulasi yang lebih 

rinci mengenai batas waktu, prosedur, serta dokumentasi perpanjangan 

dan pemusnahan embrio agar tercipta kepastian hukum bagi pasangan 

suami istri maupun penyelenggara layanan kesehatan. Selain itu, 

harmonisasi antara hukum positif dan hukum Islam perlu terus 

ditingkatkan, khususnya dalam aspek etika, ketentuan nasab, serta 

perlindungan embrio, sehingga kebijakan yang dihasilkan tidak hanya 



87 

 

 

 

sah secara yuridis tetapi juga sejalan dengan nilai moral dan spiritual 

masyarakat.  

2. Di tingkat pelayanan medis, fasilitas reproduksi berbantu perlu 

memperkuat pengawasan internal dan eksternal melalui evaluasi, audit, 

dan peningkatan standar operasional sebagai bentuk akuntabilitas dan 

perlindungan terhadap pasien. Tenaga medis juga disarankan 

meningkatkan edukasi kepada pasangan suami istri mengenai 

konsekuensi hukum dan etika penyimpanan maupun pemusnahan embrio 

agar keputusan yang diambil benar-benar berdasar pada pemahaman 

yang baik dan kesadaran hukum.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Buku: 

 

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Sahih al-Bukhari. Diedit oleh Muhammad 

Zuhair bin Nashir. Dar Thuq al-Najah, 1422 H. 

 

Al-Qaradawi, Yusuf, 1995. Fatwa-Fatwa Kontemporer, Jilid 2. Jakarta: Gema 

Insani Press. 

 

--------, 2001. Fiqh al-Halal wa al-Haram fi al-Islam. Cairo: Maktabah Wahbah. 

Ahmad, Al-Raysuni, 2014.  Al-Fikr al-Maqasidi: Qawa'iduhu wa Fawa'iduhu, 

Beirut: Dar al-Kalim  

 

Al-Nadwi, Ali Ahmad, 2007. Al-Qawa’id al-Fiqhiyyah: Mafhumuha, Nasy’atuha, 

Tatawwuruha, Damaskus: Dar al-Qalam. 

 

Al-Zuhaili, Wahbah, 1985. Nazhariyyat al-Darurah al-Syar’iyyah. Damaskus: Dar 

al-Fikr. 

 

-------, 1989. Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr. 

Astiwara M. Endy, 2022. Halal Haram Kedokteran Kontemporer, Jakarta: Pustaka 

Al-Kautsar. 

 

Departemen Agama RI, 2005. Al-Qur’an dan Terjemahnya,  , Jakarta: Syaamil 

Cipta Media. 

 

Dewi Yudiasih, S., Dajaan, S. S. S., & Yuanitasari, D. 2016. Aspek hukum sewa 

rahim dalam perspektif hukum Indonesia, Bandung: Refika Aditama. 

 

DSN-MUI, 2017. Fatwa tentang Etika Reproduksi Buatan. Jakarta: Dewan Syariah 

Nasional 

 

Huijbers, T, 1982. Filsafat hukum dalam lintasan sejarah, Yogyakarta: Kanisius.



89 

 

 

 

Ibn Kathir, Ismail bin Umar, 1999. Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim. Riyadh: Dar 

Taybah. 

 

Ibn Nujaim, Zainuddin, 1999. Al-Asybah wa al-Naza’ir ‘ala Mazhab Abi Hanifah. 

Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah. 

 

Ismail, N, 2006. Perkembangan hukum pertanahan Indonesia: Suatu pendekatan 

ekonomi-politik (Disertasi, Fakultas Hukum Universitas Gadjah Mada). 

 

Kelsen, Hans, 1967. Pure theory of law, Berkeley: University of California Press. 

 

Kholiq Achmad and Neni Supriani, 2025. Fiqh Kesehatan & Kedokteran Modern., 

Depok: PENERBIT KBM Indonesia. 

 

Komisi Fatwa MUI, 2015. Himpunan Fatwa Majelis Ulama Indonesia Sejak 1975, 

Jakarta: Erlangga. 

 

Majelis Kehormatan Etik Kedokteran, 2022. Kode Etik Reproduksi Berbantu di 

Indonesia,  Jakarta: IDI Press. 

 

Majelis Ulama Indonesia, 1979. Fatwa tentang Bayi Tabung dan Inseminasi 

Buatan, Jakarta : Dewan Pimpinan MUI. 

 

Majelis Ulama Indonesia, 2006. Fatwa Nomor 2 Tahun 2006 tentang Bayi Tabung. 

Jakarta: Komisi Fatwa MUI. 

 

Manan, Bagir, 2004. Hukum positif Indonesia (Satu kajian teoritik), Yogyakarta: 

FH UII Press. 

 

Marzuki, Peter Mahmud, 2005. Penelitian hokum, Jakarta: Kencana Prenada Media 

Group. 

 

Mertokusumo, S. 2019. Mengenal hukum: Suatu pengantar, Yogyakarta: Maha 

Karya Pustaka. 

 

Muhammad Abdulkadir, 2004. Hukum dan Penelitian Hukum, Bandung: Citra 

Aditya Bakti.  

 

Navisa Fitria Dewi,  Sunardi, D, & Laji Siswanto, 2024. Urgensi Surrogate Mother 

(Sewa Rahim) Sebagai Hak Untuk Melanjutkan Keturunan, Gresik: 

Thalibul Ilmi Publishing & Education. 

 

PBNU. 2011. Ahkamul fuqaha, Jakarta: Kalista–LTN PBNU. 

 

Radbruch, Gustav, 1947. Vorschule der Rechtsphilosophie. Druck Heidelberger 

Gutenberg-Druckerei GmbH. 

 

Satria Beni, et al, 2023. Hukum Kesehatan Indonesia, Medan: Edupedia Publisher.  



90 

 

 

 

 

Shihab, M. Quraish, 2007. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai 

Persoalan Umat. Jakarta: Lentera Hati,  

 

Soekanto, Soerjono, 2011. Faktor-faktor yang mempengaruhi penegakan hukum, 

Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

 

Suseno, F. M, 1993. Etika dasar: Masalah-masalah pokok filsafat moral. 

Yogyakarta: Kanisius. 

 

Syahruli, 2006, Biologi, Surabaya: Lentera Ilmu. 

 

Tamrin, 2021. Hak dan Perlindungan Anak dalam Al-Qur’an, Sulawesi Tengah: 

Pesantren Anwarul Qur’an. 

 

Thohari, Fuad, 2021. Fatwa-fatwa Dunia-Jejak Pustaka: Yogyakarta. 

  

Zaydan, Abd al-Karim, 1993. Al-Mufassal fi Ahkam al-Mar’ah wa al-Bayt al-

Muslim, Beirut: Mu’assasah al-Risalah. 

 

 

Jurnal: 

 

Aksa Fauzah Nur, Muhammad Tahmid, and Siska Mona Widia, "Tinjauan Hukum 

Islam terhadap Teknologi Bayi Tabung dan Surrogacy: Kajian Normatif 

Berdasarkan Maqasid al-Syari’ah", Palita: Journal of Social Religion 

Research, 10, no. 1 (2025) 

 

Al-Jubairi,A, M, , "Stem Cell Research in Islamic Jurisprudence: A Maqasid 

Approach", Journal of Bioethics and Shariah, 4, no. 1 (2022) 

 

Amrulloh, Muhammad Wildan Arif, dan Mehdar Badrus Zaman. “Kontribusi 

Maqāshid al-Syarī‘ah dalam Pengembangan Bioetika Islam”, Journal of 

Islamic and Occidental Studies, 2, no. 1 (2024) 

 

Anwar, Wirani Aisiyah, Abdillah F., dan Ahmad Supandi Patampari, “Fatwah 

Study of Indonesian Ulema Council and Saudi Ulama on IVF Embryos 

(Comparative Analysis),” Marital: Jurnal Hukum Keluarga Islam 1, no. 1 

(2022) 

 

 Anwar, K, , Awang, S. M & Sahid, M. M, “Maqasid Syariah Menurut Imam Al-

Ghazali dan Aplikasinya Dalam Penyusunan Kompilasi Hukum Islam Di 

Indonesia”, Malaysian Journal of Syariah and law, 9, no. 2 (2021). 

 

Anwar Syaiful, “Fertilisasi In Vitro Dalam Tinjauan Maqashid Syariah”, Al-

Ahwal, 9, no. 2 (2016) 

 



91 

 

 

 

Anwar Syamsul, "Fertilisasi In Vitro Dalam Tinjauan Maqāshid Asy-Syarī ‘ah", 

Al-ahwal, 9, no. 2 (2016) 

 

A, Ramadan, "Posthumous Reproduction in Sunni Islamic Law: A Maqāṣidī 

Analysis", Journal of Islamic Ethics (Brill), 5, no. 1 (2021) 

 

As' Adi Edi, and Norma Sari, "The Health Services Legal Problems of In Vitro 

Fertilization (IVF) Program Patients in Indonesia", Jurnal Hukum Novelty, 

12, no. 1 (2021) 

 

Atabik, A, "The Urgency of Maqashid Sharia in Responding to Contemporary 

Legal Issues: The Case of Post-Divorce Embryo Implantation", Al-Ahkam: 

Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum, 22, no. 1 (2022) 

 

Bahtiar, Elang Saepudin, H. Syahroni Ma’shum, dan Hinggil Permana, “Inseminasi 

Buatan Pada Manusia Menurut Hukum Islam”, Al I’tibar: Jurnal 

Pendidikan Islam, 9, no. 1 (2022) 

 

Beauchamp Tom, and James Childress, "Principles of biomedical ethics: marking 

its fortieth anniversary," The American journal of bioethics, 19, no. 11, 

(2019) 

 

Billah, Muhammad Erfan Muktasim, and Pradana Budi Setiawan. "Analisis 

Terhadap Implementasi Konsep Mudharat Dan Maslahah Dalam 

Peraturan Perundang-Undangan Di Indonesia", Lex Et Lustitia, 1, no. 2 

(2024) 

 

Chamsi-Pasha, Hassan, and Mohammed Ali Albar, “Assisted Reproductive 

Technology: Islamic Sunni Perspective,” Human Fertility, 18, no. 2 (2015) 

Dahliana, Yeti, & Ahmad Ishom Pratama Wahab. “Makna Mitsaqan Ghalizhan 

Perspektif Tafsir al-Munir (Kajian atas Surah An-Nisa: 21),” An-Nur: 

Jurnal Studi Islam 15, no. 2 (2023) 

 

Dewi, Ni Putu Kencana, & Ida Bagus Yoga Raditya. "Status Hukum Embrio Beku 

Dalam Perjanjian Simpan: Tinjauan Hukum Perdata Saat Terjadi 

Perceraian”. Jurnal Media Akademik (JMA), 3, no. 10 (2025). 

 

Djawas, Mursyid, Misran, dan Cut Putrau Ujong, “Azl Sebagai Pencegah 

Kehamilan (Studi Perbandingan Antara Mazhab Hanafi dan Mazhab 

Syafi’i)”,  El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 2, no. 2 (2019) 

 

Dongoran, Irham, “Bayi Tabung Dalam Tinjauan Hukum Islam (Analisis Maqashid 

Syari‘ah),” Jurnal Syariah dan Hukum, 2, no. 1 (2020). 

 

Fahmi Ahmad Khairul & Farhan Aziziairinda, “Penggunaan Teknologi Reproduksi 

Buatan dan Hukumnya dalam Agama Islam”, Religion: Jurnal Agama, 

Sosial, dan Budaya, 1, no. 6 (2023). 

 



92 

 

 

 

Fuadi Isnawan, “Pelaksanaan Program Inseminasi Buatan Bayi Tabung Menurut 

Hukum Islam dan Hukum Positif Indonesia,” Jurnal Kajian Agama, Sosial 

dan Budaya, 4, no. 2 (2019) 

 

Fulan, A, "The Legal Impasse of Abandoned Embryos in Indonesia: A Maqashid 

and Qawa'id Fiqhiyyah Review",  Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 23, 

no. 1 (2023) 

 

General Assembly of the World Medical Association, "World Medical Association 

Declaration of Helsinki: ethical principles for medical research involving 

human subjects," The Journal of the American College of Dentists, 81, no. 

3 (2014) 

 

Haider Waqas Ali, and Abdul Ghaffar, "Navigating Advanced Medical 

Technologies: Ethical Dimensions of Assisted Reproductive Technology 

(ART) in Islamic Jurisprudence," Al Qalam 28, no. 02 (2023) 

Harahap, Solehuddin, and Arisman. "Maqashid Al-Syari’ah Berdasarkan 

Kemaslahatan yang Dipelihara dalam Hukum Islam," HUKUMAH: Jurnal 

Hukum Islam, 6, no. 2 (2024). 

 

Harani, N.F., & M.S. Ridwan, “Hubungan Hukum Anak Hasil Surrogate Mother,” 

Al-Qadau, 8, no. 1 (2021). 

 

Haniyah, & Santoso, Uji, “Status Hukum Bayi Tabung (Kajian Hukum dan Status 

Keperdataannya)”, Jurnal Legisia, 12, no. 1 (2022). 

 

Hartini, Prastuti Dwi, “Teknik Intracytoplasmic Sperm Injection (ICSI) pada In 

Vitro Fertilization (IVF) untuk Mengatasi Penyebab Infertilitas,” 

Proceeding Biology Education Conference, 20, no. 1 (2023). 

 

Hasanuddin Ahmad, and Miswan Ansori. "Nasab Bayi Tabung dalam Perspektif 

Agama Islam; Tinjauan Hukum", Istidal: Jurnal Studi Hukum Islam, 11, no. 

1 (2024)  

 

Hashi, “The Applications of Maqasid Al-Shari’ah in Medicine: An Overview", 

Revelation and Science, 9, no. 2 (2019) 

 

H, Chamsi Pasha, & Al-Bar, M. A, "Ethical Dilemmas of Surplus Embryos in the 

Muslim World", Journal of the Islamic Medical Association (JIMA), 52, no. 

1 (2020) 

 

Herdy Mulyana, "Pertentangan Bayi Tabung Berdasarkan Filsafat, Hukum Dan 

Hukum Islam Opposition To Tube Babies Based On Philosophy”, Islamic 

Law And Jurisdiction, 1, no. 2 (2024)  

 

Hidayati S. N & Haidar, A, “Aplikasi Maslahah Mursalah dan Sadd Adz-dzari'ah 

dalam Kebijakan Bayi Tabung: Tantangan Pembaharuan Hukum Islam di 

Indonesia”, Istidal: Jurnal Studi Hukum Islam, 11, no. 2, (2024) 



93 

 

 

 

 

Hussain, Arif Abdul, “Ensoulment and the Prohibition of Abortion in Islam”, Islam 

and Christian–Muslim Relations, 16, no. 3 (2005). 

 

Idris, Muh. “Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam”, Jurnal Al-Adl 12, no. 1 

(2019). 

 

Inbini, M, "The Status of Cryopreserved Embryos after Divorce: A Comparative 

Study between Islamic Law and European Regulations", Mizan: Jurnal 

Hukum Islam, 11, no. 1 (2024) 

 

Jarbi, Muktiali, “Pernikahan Menurut Hukum Islam”, PENDAIS 1, no. 1 (2019) 

 

Junaidi. N & A. Musta’in Syafi’ie , “Penanaman Embrio pada Rahim Istri yang 

Lain: Analisis Kritis Fatwa MUI”, Shakhsiyah Burhaniyah, Jurnal 

Penelitian Hukum Islam, 17, no. 2, (2019). 

 

Khakim, M. L., & Ardiyanto, M, “Menjaga Kehormatan Sebagai Perlindungan 

Nasab Perspektif Maqashid Syari’ah”, NIZHAM: Jurnal Hukum Islam dan 

Hukum Ekonomi Syariah, 8, no. 1 (2020) 

 

Khitamy, Badawy A. B, “Divergent Views on Abortion and the Period of 

Ensoulment”, Sultan Qaboos University Medical Journal, 13, no. 1 (2013) 

 

Kiptiyah, “Embriologi dalam Al-Qur’an: Kajian pada Proses Penciptaan 

Manusia”, Ulul Albab 8, no. 2 (2007) 

 

Lubis Rivaldianslih, "Manusia Dalam Perspektif Al-Quran", Jurnal Intelek Dan 

Cendikiawan Nusantara 1, no. 6 (2024)  

 

Mardina, Andi Satrianingsih, dan St. Risnawati Basri, “Aborsi Karena Penularan 

Penyakit Perspektif Hukum Islam”, JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendekia, 2, 

no. 5 (2025) 

 

Milhan, “Maqashid Syari‘Ah Menurut Imam Syatibi dan Dasar Teori 

Pembentukannya,” Jurnal Al-Ahwal As-Syakhsiyah, 6, no. 1 (2021) 

 

Mitra Piyali, "The beginning of life issues: An Islamic perspective", Journal of 

Religion and Health, 60, no. 2 (2021)  

 

Mubarok, Jaih. "Regulasi Bioetika Reproduksi di Indonesia: Tinjauan Saddu al-

Dzari’ah", Jurnal Syariah dan Hukum Asy-Syir’ah 15, no. 2 (2022) 

 

Muhsin, Sayyed Mohamed, et al. "Synthetic human embryos, embryo models and 

embryo-like structures in Islam", Theology and Science, 22, no. 4 (2024) 

 

Muslikhati Siti, “Hukum Bayi Tabung dalam Perspektif Fiqh Kontemporer”, Jurnal 

Syariah dan Hukum 22, no. 1 (2020) 



94 

 

 

 

 

Nasikhin, N., Ismutik, I., & Albab, U, “Teknologi bayi tabung dalam tinjauan 

hukum Islam”, Maqasidi: Jurnal Syariah dan Hukum, 2, no. 1, (2022) 

 

Nisa Ihda Shofiyatun, et al, "Penerapan Konsep Ijtihad dalam Mengatur Teknologi 

Reproduksi Modern di Indonesia," Al-Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi 

Syariah dan Hukum Islam, 3, no. 2 (2025) 

 

Nizami Auliya Ghazna, “Hak Wasiat Anak dalam Kandungan Perspektif Hukum 

Islam”, Humanika: Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum, 20, no. 1, (2020) 

 

Nugroho M. H , Iskandar, M. F., Laehkha, A., & Syafaq, H, “Fatwa on Abortion 

in Thailand from the Maqāṣid al-Sharī ‘ah Perspective”, Ma’mal: Jurnal 

Laboratorium Syariah dan Hukum, 6, no. 3 (2025) 

 

Nurhadi, “Maqashid Syari’ah Hukum Perkawinan dalam Kompilasi Hukum Islam 

(KHI)”, Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 16, no. 2, (2017) 

 

Nurmayani, N., Kautsar, N., Syahfitri, I., Azzahra, A., & Damanik, E. Z, Bayi 

Tabung dalam Islam: Studi Literatur atas Prosedur yang Diperbolehkan dan 

Dilarang. Jurnal Inovasi dan Kolaborasi Nusantara, 6, no. 2, (2025) 

 

On Ovarian, The ESHRE Guideline Group, et al. "ESHRE guideline: ovarian 

stimulation for IVF/ICSI." Human reproduction open, 2, no. 2 (2020) 

 

Peterson K, “Comparative Analysis of Embryo Storage Regulations in Europe,” 

European Bioethics Journal, 18, no. 1 (2021) 

 

Putra Pratama Bayu & Abrar Khasyrawi Hanan, “In Vitro Fertilisation: Tinjauan 

Medis, Bioetik, Humaniora dan Profesionalisme”, Jurnal Ilmiah Ecosystem, 

22, no. 2, (2022) 

 

Quigley, M. M., Sokoloski, J. E., Withers, D. M., Richards, S. I., & Reis, J. M, 

“Simultaneous in vitro fertilization and gamete intrafallopian tranfer 

(GIFT)”, Fertility and Sterility, 47, no. 5 (1987) 

 

Rady, Mohamed Y., and Joseph L. Verheijde, “The Moral Status of the Human 

Embryo: Perspectives from Sunni Islamic Jurisprudence”,  Developing 

World Bioethics, 16, 2 (2016) 

 

Ramadan, A, "Posthumous Reproduction in Sunni Islamic Law: A Maqāṣidī 

Analysis", Journal of Islamic Ethics (Brill), 5, no. 1 (2021) 

 

Ramza Harry dkk, “Analisis Imbuhan Me dan Ber pada setiap Perenggan dalam 

Tulisan Cerita Pendek“Kembali Kasih”, Jurnal Matematika Terapan 

Indonesia, 1, no.1 (2013) 

 



95 

 

 

 

Sachedina, Abdulaziz, “Islamic Perspectives on Research with Human Embryonic 

Stem Cells”, Stem Cell Reviews, 5,  2 (2009) 

 

Saili, T., Said, S., Setiadi, M. A., Agungpriyono, S., Toelihere, M. R., & Budiono, 

A, “Intracytoplasmic Sperm Injection (ICSI) Sebagai Teknik Reproduksi 

Bantuan Unggulan”, Jurnal Sain Veteriner, 23, no. 1 (2005) 

 

Salam, Nor., “Karakteristik Pemikiran Hukum Perkawinan Imam al-Ghazali dalam 

Ihya’ Ulum al-Din”, HOKI: Journal of Islamic Family Law, 2, no. 1 (2024) 

 

Santos  L, “Embryo Ethics and the Law: A Global Perspective”, Journal of Medical 

Law and Ethics, 46, no. 2, (2020) 

 

Sarah, Sabilah, "Penerapan Maqashid Al-Syari’ah dalam Kasus Sewa Rahim," 1, 

no. 2 (2017). 

 

Sari Purnama Jayanti, Santosa Hadi, D.G.A.A & Winata Sastra, G.I, “Pemanfaatan 

Sisa Embrio Beku Program Bayi Tabung Sebagai Terapi Transplantasi Sel 

Punca di Indonesia”, Jurnal USM Law Review, 7, no. 1 (2024) 

 

Serour, Gamal I, “Islamic Perspectives in Human Reproduction”, Reproductive 

BioMedicine Online, 17,  3 (2008) 

 

Siddique, Bakhtawar, and Umara Rauf, "Artificial Intelligence, Bioethics, And 

Islamic Law: A Cross-Disciplinary Study For The Modern Age", Journal of 

Applied Linguistics and TESOL (JALT), 8, no. 3 (2025) 

 

Sihombing  Kristina Elisabet Juniarta, Herlyanty YA Bawole, and Sarah DL 

Roeroe, "Perlindungan Hukum Terhadap Korban Malpraktik Program 

Bayi Tabung Di Indonesia", LEX PRIVATUM ,15, no. 2 (2025) 

 

Spaak Torben, “Meta-Ethics and Legal Theory: The Case of Gustav Radbruch”, 

Law and Philosophy, 28, no. 3, (2009) 

 

Susilo Edi, Budi Santoso, and Yessy Eka Ambarwati. "Transformation of 

Contemporary Fiqh through a Collective Ijtihad Approach in Resolving 

Lineage Issues Arising from Egg Freezing", MILRev: Metro Islamic Law 

Review, 4, no. 2 (2025) 

 

Supriyadi H, “Implikasi Hukum Teknologi Reproduksi Buatan dalam Perspektif 

Bioetik”, Jurnal Bioetik dan Hukum, 9, no. 1 (2024) 

 

Suwiyoga, Ketut, “Preservasi Fertilitas Terkait Teknik Reproduksi Berbantu pada 

Kanker Ginekologi”, Majalah Obstetri & Ginekologi, 21, no. 1 2013) 

 

Taubah Wadhit, Tugas Ratmono, and Anis Retnowati, "Kelamin Janin dalam 

Teknologi Reproduksi Berbantu Dalam Perspektif Hukum Kesehatan," 



96 

 

 

 

JURNAL SYNTAX IMPERATIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan, 5, 

no. 5 (2024) 

 

Taufiqurohman, Rasdiana, & Arlizza Muzayyanah, “Perspektif Baru tentang 

Sahnya Perkawinan: Telaah Sosiologi–Antropologi Islam”, Ahkam: 

Journal of Islamic Law, 1, no. (2024) 

 

Ubaidillah, M. Burhanuddin, dan Abdul Wahid Azza, “‘Iddah Wanita Hamil yang 

Melakukan Aborsi (Studi Komparasi Antara Mazhab Syafi’i dan Mazhab 

Maliki)”, JAS MERAH: Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah, 4, no. 1 

(2024) 

 

U, Hasanah, & Sulaiman, A, "The Psychological Burden of Repeated IVF Cycles 

and Its Maqasid-Based Solution", Jurnal Bioetika Islam, 4, no. 2 (2022) 

 

Weissman, A., Farhi, J., Levran, D., dkk, “Timing Intra-Fallopian Transfer 

Procedures”, Reproductive BioMedicine Online, 15, no. 4 (2007) 

 

Yanti, Ika. “Tinjauan Hukum Islam terhadap Teknologi Reproduksi Buatan (Bayi 

Tabung),” Jurnal Al-Fikrah 8, no. 1 (2020). 

 

Zaitun, “Surrogacy dalam Perspektif Hukum Islam dan HAM”, Al-Ahkam: Jurnal 

Hukum Islam, 31, no. 2 (2021) 

 

Zimmermann Augusto, "Legislating Evil: The Philosophical Foundations of the 

Nazi Legal System,” Int'l Trade & Bus. L. Rev, 13, no. 1 (2010)  

 

Zulhamdi, “Al Masyaqqah Tajlibut Taysir (Kesulitan Mendatangkan 

Kemudahan)”, Syarah: Jurnal Hukum Islam dan Ekonomi, 10, no. 2 (2021) 

 

Peraturan Perundang-undangan : 

 

Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan (Lembaran Negara 

Republik Indonesia Tahun 2023 Nomor 105, Tambahan Lembaran Negara 

Republik Indonesia Nomor 6887). 

 

Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 2024 tentang Pelasaknaan Undang Undang 

No. 17 Tahun 2023 Tentang Kesehatan (Lembaran Negara Republik 

Indonesia Tahun 2024 Nomor 135, Tambahan Lembaran Negara Republik 

Indonesia Nomor 6952). 

 

Peraturan Mentri Kesehatan No. 2 Tahun 2025 tentang Penyelenggaraan Upaya 

Kesehatan Reproduksi (Berita Negara Tahun 2024 Nomor 114) 

 

 

  



97 

 

 

 

Lainnya: 

Convention for the Protection of Human Rights and Dignity of the Human Being 

with regard to the Application of Biology and Medicine: Convention on 

Human Rights and Biomedicine (Oviedo Convention), Council of Europe, 

diakses pada November 20, 2025, https://www.coe.int/en/web/human-

rights-and-biomedicine/oviedo-convention. 

 

“Cryopreservation Of Embryos, Sperm, And Oocytes”, sbivf.com, 

(https://sbivf.com/embryo-

cryopreservation/#:~:text=Cryopreservation%20is%20a%20technique%20

used,during%20an%20infertility%20treatment%20cycle diakses pada 

tanggal 14 Oktober 2025) 

 

Danai Nesta Kupemba, (2025), “Bayi lahir dari embrio yang dibekukan selama 31 

tahun – 'Seperti film sains fiksi'”, di akses pada tanggal 7 Agustus 2025 dari 

            https://www.bbc.com/indonesia/articles/c2djxz0980po   

 

Embryo Freezing”, rmany.com, (https://www.rmany.com/treatment-

options/embryo-

freezing#:~:text=Embryo%20freezing%2C%20also%20known%20as,read

y%20to%20start%20a%20family diakses pada tanggal 14 Oktober 2025) 

 

 

 

 

https://www.coe.int/en/web/human-rights-and-biomedicine/oviedo-convention
https://www.coe.int/en/web/human-rights-and-biomedicine/oviedo-convention
https://www.bbc.com/indonesia/articles/c2djxz0980po

